SIRI MAKALAH NAQSH

# THE SILSILAH: SPIRITUAL CHAINS OF THE SUFIS

Hadhrat Syaikh Maulānā Jalāluddīn Ahmad Ar-Rōwi

AKADEMI NAQSH 1447H/2025M

### THE SILSILAH: SPIRITUAL CHAINS OF THE SUFIS

Pengarang: Hadhrat Syaikh Maulānā Jalāluddīn Ahmad Ar-Rōwi

(Jalalludin bin Noordin)

Cetakan Pertama: Jun 2025

ISBN:

Data Pengkatalogan-dalam-Penerbitan

Perpustakaan Negara Malaysia

© Hakcipta terpelihara, tiada mana-mana pihak dibenarkan mengeluarkan ulangcetak mana-mana bahagian isi kandungan daripada buku ini, dalam apa jua bentuk dan kaedah, sama ada secara elektronik, fotokopi, scan, mekanika rakaman, e-buku, fail pdf, atau sebarang cara lain, sebelum mendapat izin bertulis secara rasmi daripada AKADEMI NAQSH, atau Pengarang, atau warisnya.

### Diterbitkan oleh:

AKADEMI NAQSH

T1-2B, KOMPLEKS AMANIAH,

68100 BATU CAVES, SELANGOR

### Diedarkan oleh:

**AKADEMI NAQSH** 

T1-2B, KOMPLEKS AMANIAH,

68100 BATU CAVES, SELANGOR

Dicetak oleh:

### **KANDUNGAN**

| مُقَدِّمَةُ الْمَقَالَةِ                                                                                       | 4   |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----|
| Pendahuluan Makalah                                                                                            | 4   |
| 1. THE SILSILAH: SPIRITUAL CHAINS OF THE SUFIS                                                                 | 10  |
| STRUCTURE OF SILSILAH                                                                                          | 11  |
| MAJOR SUFI ORDERS AND THEIR SILSILAHS                                                                          | 12  |
| 2. THE SPIRITUAL CONNECTION WITH THE PROPHETS AND SAINTS: ACCORD THE ISLAMIC SUFI TRADITIONS                   |     |
| THE SIGNIFICANCE OF SILSILAH IN SUFI TRADITIONS: BENEFITS AND ANALYSIS OF THE UWAISI SPIRITUAL CONNECTION      | 16  |
| SAINTS IN SUFISM                                                                                               | 22  |
| SPIRITUAL PRACTICES AND CONNECTION                                                                             | 23  |
| 3. RANTAIAN SILSILAH PARA SUFI                                                                                 | 28  |
| STRUKTUR SILSILAH                                                                                              | 29  |
| TAREKAT SUFI UTAMA DAN SILSILAH UTAMA                                                                          | 29  |
| HUBUNGAN KEROHANIAN DENGAN PARA NABI DAN PARA WALI                                                             | 34  |
| SIFAT KENABIAN DALAM TASAWUF                                                                                   | 36  |
| PARA WALI DALAM TASAWUF                                                                                        | 37  |
| AMALAN ROHANI DAN HUBUNGAN KEROHANIAN                                                                          | 37  |
| PANDANGAN TEOLOGI                                                                                              | 38  |
| 4. SISTEM SILSILAH DALAM TAREKAT-TAREKAT SUFI MUKTABAR                                                         | 40  |
| 5. SEJARAH DAN PERANAN KONTEMPORARI TAREKAT-TAREKAT SUFI MUKTABAR                                              | 44  |
| 6. KEPENTINGAN SILSILAH DALAM TRADISI SUFI: MANFAAT DAN ANALISIS HUBUNGAN UWAISI                               | 55  |
| 7. NISBAT PERHUBUNGAN ROHANIAH DAN KESANNYA DALAM TRADISI SUFI I<br>PERSPEKTIF SAINS MODEN                     |     |
| 8. PERHUBUNGAN ROHANIAH AWLIYA ALLAH DAN LIMPAHAN FAIDHZ: ANAI TEOLOGI DAN SAINTIFIK MERENTASI MASA DAN TEMPAT |     |
| 9. FASAL 1: PERHUBUNGAN ROHANIAH DI KALANGAN PARA AWLIYA                                                       | 98  |
| FASAL 2: LIMPAHAN FAIDHZ ROHANIAH DARI HUBUNGAN PARA AWLIYA ALI<br>SEPANJANG ZAMAN                             |     |
| 10. HUBUNGAN ROHANIAH DALAM UBUDIYYAH: ANALISIS INTEGRATIF DZAUIRFAN, NEUROSAINS, DAN FIZIK KUANTUM            |     |
| سند الإمام أبو الحسن الأشعري رضي الله تعالى عنه في العقيدة                                                     | 107 |

# مُقَدِّمَةُ الْمَقَالَةِ

### Pendahuluan Makalah

## بسم الله الرحمن الرّحيم

Segala puji bagi Allah, Tuhan segala makhluk, yang telah mengurniakan kepada hamba-hamba-Nya jalan-jalan makrifat untuk sampai kepada-Nya, dan menempatkan para Nabi, para Rasul, serta para wali-Nya sebagai suluhan bagi setiap salik yang meniti jalan kesucian. Selawat dan salam ke atas junjungan agung Nabi Muhammad penutup segala Nabi, sumber limpahan ruhani dan cahaya hakikat yang diwariskan melalui pewaris-pewarisnya yang ikhlas, iaitu para siddiqin, syuhada', solihin, dan para 'arifin billah.

Makalah ini ditulis sebagai satu usaha ilmiah dan spiritual dalam menggali rahsia besar yang tersimpan dalam konsep Silsilah — satu rantaian rohaniah yang tidak terputus, menghubungkan murid kepada mursyid, mursyid kepada mursyidnya, hingga sampai kepada Rasulullah , sumber segala nur dan hidayah. Silsilah bukan sekadar susunan nama, tetapi ia adalah warisan faidh, barakah, hikmah, dan dzauq yang mengalir melalui ikatan rohani yang sah dan diakui.

Dalam dunia yang semakin terputus hubungan dengan akar kerohanian, kefahaman terhadap Silsilah adalah kunci untuk memahami bagaimana jalan tasawuf yang sahih terus berkembang dalam sejarah, bukan sahaja sebagai jalan pembersihan jiwa tetapi juga sebagai institusi sosial, budaya, dan intelektual yang membentuk tamadun Islam. Justeru, makalah ini disusun bukan hanya untuk para pengkaji akademik, tetapi juga untuk para pencari hakikat yang ingin menelusuri jalan para awliya'.

Sebagai seorang faqir dalam jalan para sufi, dan hamba yang hina di bawah lembayung cahaya para masyaikh Naqsyabandiyyah, Qadiriyyah, Chistiyyah, Syaziliyyah dan lain-lain, hamba susun karya ini dengan harapan ia menjadi wasilah untuk membuka kembali kefahaman tentang keabsahan dan keberkatan Silsilah, serta menjawab keraguan terhadap hubungan ghaib yang dikenali sebagai ittisal Uwaisi — satu bentuk hubungan rohaniah yang berlaku tanpa pertemuan jasmani tetapi tetap sah di sisi para arifin billah dan dibuktikan melalui limpahan faidh dan kasyf yang benar.

Semoga Allah menjadikan karya ini sebagai amal yang diterima, dan semoga ia menjadi sumbangan kecil bagi kebangkitan semula ilmu tasawuf haqiqi dalam arus zaman yang mencabar.

والله من وراء القصد، وهو يهدي السبيل الله الله

حضرة الشيخ المولانا جلال الدين أحمد الراوي الأماني الروحاني البازي النقشبندي المجددي الأحمدي

## مُقَدِّمَةُ البَحْث

### بسُمِ اللَّهِ الرِّهَنِ الرَّحِيمِ

الحمدُ للهِ الذي أرسلَ نبيَّه بالهُدى ودينِ الحقِّ ليُظهرَه على الدينِ كلِّه، وجعلَ سُبُلَ الوصولِ إليه متعددةً، وجعلَ من بينِ تلك السُّبُل طريقَ القلوبِ السالكةِ في مدارجِ التزكيةِ والتطهيرِ، فجعلَ للأرواحِ سلاسِلَ متصلةً بنورِ النبوةِ، تتوارثُ العلومَ والمعارف، وتتناقلُ الأسرارَ والأنوارَ، وتُهدي سالكيها إلى مقاماتِ القربِ والرضوان.

أمَّا بعدُ، فإنَّ هذا البحثَ الموسومَ بالسِّلْسِلَةُ: سلاسلُ الاتصالِ الروحيِّ في التصوُّف هو محاولةٌ علميةٌ لبيانِ حقيقةِ السِّلسِلَةِ في التقليدِ الصوفيِّ الإسلاميِّ، من حيثُ هي سلسلةٌ تربطُ بينَ الشيخِ والمريدِ، وبينَ كلِّ حلقةٍ من حلقاتِ النورِ والبركةِ، لتبلغَ بالنهايةِ إلى حضرةِ النبيِّ المصطفى صلى الله عليه وسلم، مصدرِ كلِّ فيضِ وأصلِ كلِّ وصال.

وقد ظلَّتْ هذه السلاسلُ الروحيةُ عبرَ القرونِ ركيزةً أساسيةً في بقاءِ الطرقِ الصوفيةِ واستمرارِ أنوارِها وتعاليمِها، تحفظُ نقاءَ النسبِ الروحيِّ، وتُميِّرُ بينَ الطريقِ الحقِّ والمنهجِ المبتدع. بل كانت السِّلسِلَةُ عندَ أهلِ التصوُّفِ بمثابةِ سندٍ روحيٍّ، كما هو الإسنادُ عندَ أهلِ الحديثِ، لا تُقبلُ دعوى التربيةِ أو التوجيهِ إلا بها، ولا يُعترفُ للمُربِّي بمرتبةٍ إلا إنْ ثبتَ اتصالُه بشيخٍ مأذونٍ موصولٍ برسولِ الله صلى الله عليه وسلم.

وقد جاء هذا البحثُ ليُسلِّطَ الضوء على مفاهيم جوهريةٍ في بنيةِ التصوُّف، ومنها: مفهومُ السلسلة، طبيعتُها، وظائفُها، وأثرُها في تهذيبِ السالكين، إلى جانبِ بيانِ صورِ الاتصالِ الروحيِّ المعروفةِ بالعلاقةِ الأُويْسِيَّة، والتي تمثِّلُ نمطًا خاصًا من الاتصالِ الباطئِ مع الأرواحِ النورانيةِ، خصوصًا مع النبيِّ صلى الله عليه وسلم أو مع الأولياءِ المتوفين، من غيرِ لقاءٍ حسِّيِّ مباشرٍ، وهو أمرُ أثبتهُ كبارُ الأئمةِ كالإمامِ الربَّانيِّ مجددِ الألفِ الثاني، وأفاضَ فيه مشايخُ الطريقِ ومُنظّروه.

ومن هنا، فإنَّ هذه الدراسةَ تُمثِّلُ جهدًا استقصائيًّا يجمعُ بينَ التحليلِ التاريخيِّ، والاستقراءِ المقارنِ، والملاحظةِ الميدانيةِ، مع اعتمادِ المنهجِ المختلطِ (النوعيِّ والكميِّ) في سبيلِ الإحاطةِ بظاهرةِ السِّلسِلَةِ ودورها في تكوينِ الهويةِ الروحيةِ للمريدين، ونقلِ الفيوضاتِ، وبناءِ الجماعةِ الصوفيةِ الواحدةِ العابرةِ للحدودِ الجغرافيةِ والزمنية.

نسألُ الله تعالى أن يجعلَ هذا العملَ خالصًا لوجهِهِ الكربيم، وأَنْ يُلهمَنا السدادَ فيما نكتبُ وننوي، وأَنْ ينفعَ به الأمة، ويجعلهُ سبيلاً إلى إحياءِ روحِ التصوُّفِ السُّئِّ المعتدلِ في هذا الزمان.

وصلى الله على سيدنا محمد وعلى آله وصحبه وسلَّم تسليمًا كثيرًا، والحمدُ لله ربِّ العالمين.

كتبه الفقير إلى عفو ربه

الشيخ جلال الدين أحمد الراوي الأماني الروحاني البازي النقشبندي المجددي الأحمدي

# مقدمة البحث (بِمَنْهَج التَّحْقِيقِ)

### بسم الله الرهن الرّحيم

الحمدُ للهِ الذي هدانا لهذا، وما كنا لنهتديَ لولا أن هدانا الله، القائلُ في كتابه الكريم: ﴿وَاتَّبِعْ سَبِيلَ مَنْ أَنَابَ إِلَيَّ ﴾ [1]، والصلاةُ والسلامُ على سيدِ السالكين، ومصدرِ فيضِ العارفين، سيدنا محمدٍ وعلى آلهِ وأصحابِه الطاهرين، وعلى مَن تبعهم بإحسانٍ إلى يوم الدين.

أما بعد؛ فإنَّ التصوفَ الإسلاميَّ لم يكنْ مجردَ مسلكِ روحانيٍّ مجرَّدٍ من البناءِ المؤسسيِّ، بل هو منظومةٌ متكاملةٌ قائمةٌ على التسلسلِ الروحيِّ المعروفِ به «السلسلة»، وهو مصطلحٌ اصطُلِحَ عليه بينَ أهلِ الطريقِ ليُعبِّرَ عن سلسلةِ الإجازةِ والتلقِّي من الشيخِ إلى المريدِ، حتى تتصلَ بالنبيِّ صلى الله عليه وسلم [2]. وتُعَدُّ هذه السلسلةُ بمنزلةِ الإسنادِ عندَ أهلِ الحديث، إذ لا تُقبلُ دعوى التربيةِ الصوفيةِ إلا إذا كانت مسنودةً بسلسلةٍ معتبرةٍ محفوظةٍ منقطعةِ النظير.[3]

وقد نشأ هذا النظامُ التربويُّ الروحيُّ في صدر الإسلام، ثم تطوَّرَ وتنوعَ عبرَ القرونِ مع ظهورِ الطرقِ الكبرى كالناشطِ منها كالنقشبندية، والقادرية، والشاذلية، والچشتية، وغيرها، حيثُ اتخذت كلُّ طريقةٍ لنفسها سلسلةً متميزةً تعودُ إلى النبيِّ صلى الله عليه وسلم، عبرَ أحدِ الصحابةِ الكرام، إمَّا سيدنا علي رضي الله عنه كما هو غالبُ، أو سيدنا أبي بكرِ الصديق كما هو الشأن في النقشبندية.[4]

ويأتي هذا البحث الموسوم بالسلسلة: سلاسل الاتصال الروحي عند الصوفية ليُسلطَ الضوءَ على هذا البناءِ الروحيِّ المتين، من خلال تحليلٍ علميٍّ تأصيليٍّ يعتمدُ على المصادرِ الكلاسيكيةِ ككشف المحجوب للهجويري، والرسائل للإمام القشيري، ومكتوبات الإمام الرباني، إلى جانبِ الدراساتِ الميدانيةِ المعاصرةِ التي رصدت أثرَ السلسلةِ في تشكيلِ هويةِ المريدينَ وسيرِهم الروحي.[5]

كذلك، يتناولُ البحثُ بالدراسةِ والتحقيقِ الظاهرةَ الروحيةَ العميقةَ المعروفةَ بدالاتصال الأُونيسِي»، وهو نوعٌ خاصٌّ من السلسلةِ الروحيةِ يتمُّ فيه تلقي الفيضِ والمعرفةِ من أرواحِ الأولياء أو النبيِّ صلى الله عليه وسلم، دونَ اجتماعٍ حسيٍّ، كما في حالةِ أويس القرني رضي الله عنه [6]. وقد اختلفَ العلماءُ في اعتمادِ هذا النوع، ولكنَّه كان مُعتَمَدًا عند كبارِ الأئمةِ كالإمامِ أحمد السرهندي، وكان يُقيَّمُ بالثمراتِ الروحيةِ الظاهرةِ والموافقةِ للشريعةِ الظاهرة.[7]

لذلك، فإنّ هذه الدراسةَ تسعى إلى استجلاءِ معالمِ السلسلةِ الصوفيةِ في بعدها التاريخيِّ، الروحيِّ، والتربويِّ، كما تهدفُ إلى بيانِ أهميتها في زمنٍ غلبَ عليه الانفصالُ عن مصادرِ النورِ الإلهيِّ، واشتدتْ فيه الحاجةُ إلى تجديدِ الصلةِ بالأصلِ النبويِّ النورانيِّ من خلالِ قنواتٍ موثوقةٍ وأسانيدَ محفوظة.

ونسألُ الله أن يُباركَ في هذا الجهدِ المتواضعِ، وأن يجعله خالصًا لوجهِهِ الكريم، نافعًا للمريدين، مرشدًا للسالكين، ودليلاً للباحثين عن الحقائقِ الربانيةِ المتصلةِ بسيدِ الكائناتِ صلى الله عليه وسلم.

والله الموفق، وهو الهادي إلى سواء السبيل.

العبد الفقير إلى رحمة ربه

الشيخ جلال الدين أحمد الراوي الأماني الروحاني البازي النقشبندي المجددي الأحمدي القادري المداري

### الهوامش:

- [1] سورة لقمان، الآية: 15.
- [2] كرامستافا، أحمد توفيق .Sufism: The Formative Period . جامعة كاليفورنيا، 2007.
- [3] ترمنجهام، ج. س. الطرق الصوفية في الإسلام. نيويورك: مطبعة جامعة أكسفورد، 1998، ص. 45.
- [4] إرنست، كارل Sufism: An Introduction to the Mystical إرنست، كارل Tradition of Islam.
- . Sufi Heirs of the Prophet: The Indian بوهلر، ألكسندر [5] بوهلر، ألكسندر Naqshbandiyya and the Rise of the Mediating Shaykh. كارولينا، 1998.
- [6] الهجويري، علي بن عثمان. كشف المحجوب. تحقيق: نيكلسون، لندن: لوزاك، 1911.
- [7] الإمام أحمد السرهندي. مكتوبات الإمام الرباني، المجلد الأول. تحقيق: مكتبة دار الإرشاد، لاهور، ص. 29–35.

# 1. THE SILSILAH: SPIRITUAL CHAINS OF THE SUFIS

The Silsilah, an Arabic term meaning "chain" or "link," is a fundamental concept in Sufism that denotes the spiritual lineage through which mystic knowledge is transmitted from master (pir) to disciple (murid). This hierarchical structure is crucial for the continuity of Sufi orders (tariqas) and can be traced back to the Islamic prophet Muhammad , with many chains connecting to significant early figures, such as Ali bin Abi Talib. Emerging during the 8th and 9th centuries CE, Sufi communities flourished with their distinct practices, emphasizing asceticism and profound devotion, which distinguished them from other Islamic movements. The significance of the Silsilah lies in its role as both a source of spiritual authority and a means of connecting adherents across diverse cultural contexts.

Sufi orders As expanded globally, particularly in regions like India and Central Asia, the Silsilah adapted to local traditions while preserving core spiritual teachings. This adaptability not only allowed for the growth of various Sufi communities but also facilitated the integration of unique cultural practices, making the Silsilah a vital element in the evolution of Sufism ongoing contemporary society. Each Sufi order possesses its own Silsilah, tracing back to foundational figures and characterized by unique rituals and methodologies, such as the Naqsyabandiyyah's focus on silent remembrance and the Chisytiyyah's musical expressions of devotion. However, the Silsilah is not without controversy; Sufi practices have historically faced criticism for their deviations from orthodox Islamic

traditions, including accusations of antinomianism and excessive behavior, particularly in the context of ecstatic rituals involving music and dance. Additionally, the relationship between Sufi orders and mainstream religious authorities has often been contentious, raising questions about legitimacy and the role of Sufism within the broader Islamic framework. Today, the Silsilah remains a vital aspect of Sufi practice, embodying a rich tapestry of spiritual exploration and communal identity while navigating the complexities of modern religious landscapes. Its legacy continues to shape the practices and beliefs of millions, underscoring the enduring relevance of Sufism in both historical and contemporary contexts.

### **Historical Background**

Silsilah, meaning "chain" or "link" in Arabic, refers to the spiritual genealogy within Sufism, where a master (pir) passes on mystic wisdom to disciples (murids) through a formalized lineage. This concept is fundamental to the structure and continuity of Sufi orders (tariqas) and can be traced back to the Islamic prophet Muhammad, with many Silsilahs tracing their roots to significant historical figures such as Ali bin Abi Talib, the prophet's cousin and son-in-law. The earliest identifiable Sufi communities began to emerge during the 8th and 9th centuries CE, marked by their ascetic practices and deep devotion, differentiating them from other pietistic movements within Islam. During the 11th and 12th centuries, the Sufi tradition flourished, particularly in regions like Khurasan, which included parts of modern-day Iran and Afghanistan. This period saw the establishment of various orders characterized by distinctive rituals and spiritual practices.

### STRUCTURE OF SILSILAH

Each Sufi order developed its own Silsilah, solidifying its spiritual authority and connecting its followers through a shared lineage of knowledge and practice. As Sufi orders spread throughout the Islamic world, particularly into India and Central Asia, they adapted to local cultures while maintaining their core spiritual teachings.

The role of the Silsilah became even more crucial in these new contexts, as it not only provided a means of spiritual succession but also facilitated the integration of diverse cultural practices and beliefs. adaptability allowed Sufi orders to thrive, even as they encountered different religious and social landscapes. By the late 17th and 18th centuries, European travelers began documenting Sufi practices, revealing their intricate rituals and the significance of the Silsilah in connecting mystics across geographical boundaries. The continuing evolution and relevance of the Silsilah in contemporary Sufi orders highlight its enduring importance as a mechanism for spiritual exploration and community formation in a rapidly changing world.

# **Definition, Concept and Hierarchical Structure**

The term "Silsilah" (Arabic: سِلْسِلَة) refers to a chain or link, often used to describe spiritual genealogy within Sufism. It embodies the hierarchical tree of a Sufi order, tracing a lineage of spiritual masters and their disciples, which is essential for the continuity of Sufi teachings and practices. In this context, a Silsilah serves as a formal chain of spiritual descent, where each master transmits their mystical knowledge and authority to their designated successor, or khalîfa, thereby establishing a direct connection back to the early figures of Islam, including Prophet Muhammad .

Sufi orders exhibit a well-defined hierarchical structure that facilitates spiritual guidance and community organization.

- Shaykh or Pir: The supreme master of the order, responsible for overseeing spiritual and administrative functions.
- **Senior Khalifahs:** Representatives authorized by the shaykh to initiate new members and guide disciples in their spiritual journeys.
- Muqaddams: Local leaders who manage smaller groups within the order, often exercising limited authority compared to the senior khalifas.
- **Murids:** Fully initiated disciples committed to the teachings and practices of the order.

This hierarchy allows Sufi orders to maintain doctrinal consistency while adapting practices to different cultural contexts, thereby enhancing their ability to reach diverse communities.

### **Initiation and Membership**

Initiation into a Sufi order is marked by a formal ceremony known as bay'ah or intisab, which signifies a disciple's commitment to the order and its spiritual lineage. This initiation involves a pledge of allegiance to the shaykh and the order's methodologies, establishing a spiritual covenant that binds the master and disciple in a profound relationship. Membership

within Sufi orders exists on a spectrum, from casual participants in communal rituals to devoted disciples who dedicate their lives to the order's practices.

### MAJOR SUFI ORDERS AND THEIR SILSILAHS

# Importance of the Master-Disciple Relationship

In Sufism, a Silsilah (Arabic: سِلْسِلَة) refers to a spiritual chain or lineage that connects Sufi masters through a series of initiations. Each Sufi order, known as a tariga, possesses its own Silsilah that traces its roots back to the Islamic prophet Muhammad and his companions, notably through Ali bin Abi Talib for several major orders such as Qadiriyyah, Chisytiyyah, Noorbakhshiyyah, and Suhrawardiyyah, while the Naqsyabandiyyah order traces its lineage through Abu Bakr. At the core of Silsilah is the master-disciple relationship, which operates on a mutual covenant. The shaykh pledges to guide the disciple in purifying their soul through spiritual exercises, while the disciple commits to following the shaykh's instructions with sincerity and devotion. This relationship is central transmission of knowledge and spiritual authority, fostering a deep sense of community and belonging among members of the order.

### Naqsyabandiyyah

The Naqsyabandiyyah tariqah, named after Hadrat Shah Baha al-Din Naqsyaband, is one of the most prominent Sufi orders globally. It is often referred to as the "Mother of all Tariqas" and is characterized by its focus on silent dhikr (remembrance of God) and meditation practices. This

order is particularly influential in Central Asia and the Indian subcontinent.

### Qadiriyyah

The Qadiriyyah Silsilah is one of the earliest and most widespread Sufi orders, founded by Sheikh Abdul Qadir Jilani. It emphasizes love and devotion to God, alongside community service and ethical living. Qadiris can be found across various regions, including Africa, the Balkans, and the Americas, highlighting their significant global presence.

### Chisytiyyah

Founded by Khwaja Moinuddin Chisyti, the Chisyti Order is known for its emphasis on love, tolerance, and musical expression in worship, especially through qawwali performances. It combines Persian Sufi traditions with local Indian customs and has a substantial following in South Asia, advocating for charity and compassion towards all beings.

### Suhrawardiyyah

The Suhrawardiyyah order, initiated by Syahab al-Din Suhrawardi, integrates Sufi mysticism with Islamic philosophy. It became particularly prominent in South Asia through the efforts of Syaikh Bahauddin Zakariya, who established its teachings in Multan. This order is characterized by its focus on knowledge, illumination, and the interconnectedness of all beings.

### **Distinct Practices Within Silsilahs**

Each Silsilah has developed unique practices and methodologies. For example, the Naqshbandi order emphasizes silent zikr, while the Chisyti order utilizes vocal expressions of devotion through music. This diversity reflects the adaptation of Sufi

teachings to various cultural contexts while maintaining core beliefs in love, service, and spiritual pursuit.

#### **Practices and Beliefs**

Sufi practices and beliefs are deeply rooted in the quest for spiritual knowledge and divine connection, often characterized by a rich tapestry of rituals, philosophies, and communal activities.

### **Spiritual Retreats and Introspection**

Central to Sufi practice is the concept of spiritual retreat, known as khalwah or uzlah, which involves withdrawing from social interaction to engage in intensive spiritual exercises under the guidance of a master. During these retreats, disciples partake prayer, fasting, dhikr (remembrance of God), and contemplation, all aimed at inducing transformative spiritual states. This emphasis introspection allows individuals to deepen their understanding of the divine and enhances their mystical awareness.

### The Role of Dhikr and Music

Dhikr. which encompasses the remembrance of Allah through the repetition of divine names and supplications, is a foundational practice within Sufism. It is viewed as a means of maintaining consciousness of the Divine Presence and cultivating relationship with God. Many Sufi orders incorporate music and poetry into their practices, with ceremonies such as sama being integral to inducing altered states of consciousness conducive to spiritual realization. This form of musical devotion often includes rhythmic sound, controlled and ritualized movement, breathing, creating immersive experiences that bypass ordinary intellectual understanding.

### **Community and Social Responsibility**

Sufi orders often serve significant social roles within their communities. For instance, the Suhrawardi order emphasizes educational contributions, with leaders like Syaikh Bahauddin Zakariya establishing promote schools that spiritual intellectual education. Additionally, these orders advocate for social welfare, actively engaging in charitable acts and helping marginalized individuals. The inclusive nature of the Suhrawardi tradition fosters interfaith dialogue and a tolerant approach to religious diversity, particularly in regions like India.

### **Antinomian Practices and Criticism**

Some Sufi groups exhibit antinomian tendencies, wherein members may challenge conventional social and religious norms. These behaviors can manifest through ecstatic states induced by music and dance or the use of substances like hashish, leading to a disregard for traditional religious duties. Such practices have historically faced criticism for deviating from established religious norms, often labeled as excessive or irresponsible.

### **Philosophical Foundations**

The philosophical underpinnings of Sufism highlight the pursuit of intuitive knowledge (ma'rifa) as the ultimate goal, setting it apart from more rational and exoteric approaches to Islamic law. In this context, the concept of divine unity, influenced by Hellenistic thought, emphasizes a profound understanding of God that transcends mere legalistic adherence. Sufi practitioners often explore the interplay between spirituality and intellectual inquiry, thus enriching the discourse around Islamic mysticism. Through these practices and

beliefs, Sufism has not only sought personal spiritual fulfillment but has also significantly influenced social structures and cultural expressions within the Muslim world.

### **Influence and Legacy**

Sufi traditions have left a profound impact on the cultural, artistic, and spiritual landscapes of the Islamic world and beyond. The transmission of knowledge within Sufi orders, established through the concept of Silsilah, or spiritual chains, has ensured the continuity of teachings and practices that date back to the earliest mystics of Islam. This chain not only embodies the lineage of spiritual authority but also facilitates a deep, personal connection between master and disciple, reinforcing mutual obligations in the of spiritual pursuit growth and transformation.

### **Contributions to Art and Culture**

Sufi orders have significantly influenced Islamic art and culture, acting as patrons and creators of various artistic expressions. The richness of Sufi poetry, music, and visual arts can be seen as both an extension of spiritual teachings and a reflection of communal identities.

Notable examples include the works of contemporary artists such as Parviz Tanavoli and Y. Z. Kami, whose art draws upon Sufi themes and imagery, thereby reaching a diverse audience and perpetuating the essence of Sufi thought.

Additionally, the production of richly illustrated manuscripts, like those of the Mantiq al-tair, showcases the historical depth and cultural relevance of Sufi narratives in Islamic art.

### **Missionary and Socio-political Roles**

Historically, Sufi orders have played vital roles in the spread of Islam, often combining spiritual missions with sociopolitical activism. For instance, Sufi leaders who migrated to India in the 13th century successfully attracted numerous followers by promoting messages of love, equality, and communal harmony. In North Africa, orders such as the Tijāniyyah and the Sanūsiyyah not only propagated Islamic teachings but also engaged in political movements, illustrating the intertwined nature of spirituality and socio-political activism within Sufism.

### **Modern Adaptations and Relevance**

In the contemporary context, Sufi orders continue to adapt and respond to modern challenges, thus ensuring their relevance in rapidly changing societies. Many Sufi communities have embraced new communication technologies, creating networks that blend traditional in-person teachings with modern methods engagement. This adaptability has allowed them to maintain their spiritual foundations while also addressing the needs contemporary adherents, showcasing the dynamic nature of Sufi traditions and their resilience amid social transformation.

### **Lasting Spiritual Impact**

The legacy of Sufism persists in the practices and beliefs of millions around the world today. Its emphasis on personal spiritual experience, inner purification, and the quest for divine love resonates with many who seek deeper meaning within their faith. The aesthetic and ethical dimensions of Sufism continue to inform the broader Islamic spiritual landscape, demonstrating that what may be perceived

as an exceptional or marginal aspect of Islam is, in fact, a normative experience for many. Thus, the influence and legacy of Sufi traditions are not only historical but continue to shape contemporary Islamic expressions and practices.

#### **Criticism and Controversies**

Sufi orders and their practices have faced significant criticism and controversy throughout history, often arising from their perceived deviance from social and religious norms. This criticism can manifest in various forms, including the adoption of unconventional dress and behavior, which some view as provocative or offensive to established religious standards. attitudes toward piety are often labeled as antinomian, as they diverge from both societal and religious expectations, resulting in disapproval from mainstream religious authorities.

Historically, the relationship between Sufi groups and traditional religious scholars has been fraught with tension. Ni matullahi Sufi literature, for example, reflects ongoing disputes and criticisms of the 'Ulamā Zahir, or outward religious authorities. This tension has led to the persecution of Sufis, particularly in contexts where state-sanctioned religious discourse is dominant, impacting the overall religious landscape in countries like Iran. Contemporary events in Iran highlight the critical role of religious discourse in political matters, as competing interpretations of legitimacy challenge the prevailing norms enforced by the guardians of "official State Shi'ism". Sufi practices, especially those involving ecstatic states induced by music and dance, as well as

experimentation with substances like hashish, have further fueled controversy. Critics argue that such practices neglect religious duties and traditional observances, such as fasting and prayer, drawing ire from both religious and political figures.

Furthermore, the Sufi emphasis on personal spiritual experience and intuitive interpretation of religious texts is often seen as a challenge to established orthodoxies, leading to accusations of heresy and cultural erosion as some groups actively seek to dismantle Sufi mausoleums and other symbols of Sufi heritage. In addition to internal disputes, Sufi orders have also been criticized for their political entanglements. While some Sufi groups have historically maintained autonomy from political authorities, others have aligned themselves with state interests or resisted oppressive regimes. These complex relationships raise questions about the authenticity of their spiritual practices and their roles in contemporary political landscapes.

The dual nature of Sufi engagement, both as defenders of a more tolerant interpretation of Islam and as potential collaborators with authoritarian regimes continues to be a source of debate among scholars and practitioners alike. The dynamic nature of Sufi orders allows for a wide spectrum of interpretations and practices, which can result in differing views on their legitimacy and relevance in modern society. As Sufism navigates the tensions between universal spiritual principles and particular Islamic practices, ongoing debates challenge the community's cohesion and identity within the broader Islamic framework.

# 2. THE SPIRITUAL CONNECTION WITH THE PROPHETS AND SAINTS: ACCORDING THE ISLAMIC SUFI TRADITIONS

### **Summary**

Sufism, the mystical dimension of Islam, emphasizes a profound spiritual connection with prophets and saints, integral to its teachings and practices. Emerging in the 7th or 8th century CE, Sufism developed as a movement of ascetics seeking a deeper, experiential understanding of the divine, distinguishing itself from more formalized Islamic practices.

### THE SIGNIFICANCE OF SILSILAH IN SUFI TRADITIONS: BENEFITS AND ANALYSIS OF THE UWAISI SPIRITUAL CONNECTION

### Introduction

Sufism, also known as tasawwuf, represents a mystical and esoteric dimension within Islam, embraced by both Shia and Sunni Muslims seeking a personal connection with the divine (Knysh, 2000). Sufism's emphasis on direct experience and spiritual realization has led to the development of various orders or brotherhoods, each with its own unique approach to spiritual practice (Karamustafa, 2007). Central to the and transmission of Sufi structure knowledge is the concept of Silsilah, a spiritual lineage or chain of transmission that connects a Sufi order back to the Prophet Muhammad. The Silsilah serves as a vital link, ensuring the authenticity and continuity of spiritual teachings and practices, guiding seekers on their journey

divine proximity. Sufism's adaptability has allowed it to thrive in diverse cultural contexts, integrating local customs and traditions while remaining rooted in Islamic principles (Rahmat & Yahya, 2020). Sufi orders play a crucial role in preserving and transmitting spiritual knowledge, offering guidance and support to those seeking a deeper understanding of Islam. Despite facing criticism from some modernist and conservative Salafist thinkers. Sufism continues to exert a significant influence in the Islamic world and has also impacted various forms of spirituality in the West (Karamustafa, 2007). Sufism emphasizes the importance spiritual instruments of mental, morality in addition to scientific and technological instruments, offering societal solutions to contemporary problems (Umam & Suryadi, 2019).

### Literature Review

The concept of Silsilah is foundational to nearly all Sufi tarigas (orders), serving as a genealogical chart of spiritual authority and transmission. Historically, the Silsilah signifies a continuous chain of spiritual masters (shaykhs) through whom esoteric (ma'rifah) knowledge and spiritual blessings (barakah or faidh) are passed down, ultimately tracing back to the Prophet Muhammad # (Ernst, 2004). This chain ensures the legitimacy authenticity of the Sufi path, providing a tangible link to the prophetic wisdom. Each shaykh in the Silsilah is seen as a conduit for the spiritual energy and teachings that originate from the Prophet, thereby validating the practices and spiritual states (ahwal) attained by the disciples (murids) within the order. The Silsilah not only preserves doctrinal purity but also fosters a deep sense of connection, community, and loyalty among practitioners (Trimingham, 1998).

Within this framework of Silsilah, the Uwaisi spiritual connection presents a unique and often debated phenomenon. An Uwaisi connection refers to a spiritual lineage where a disciple receives initiation, guidance, and spiritual faidh from a master without ever meeting them physically. This connection is typically understood to occur through spiritual means, such as visions, dreams. or direct transmission knowledge from the departed spirit of a master or even directly from the Prophet Muhammad # himself (Buehler, 1998).

The most famous exemplar of this connection is Uways al-Qarani, a contemporary of the Prophet Muhammad , who never met the Prophet physically but was spiritually nurtured by him, to the extent that the Prophet himself spoke highly of Uways to his companions (Hujwiri, 1911).

Theological justifications for the Uwaisi connection often rest on the belief in the continuity of spiritual mentorship beyond physical presence, asserting that the spiritual world is not bound by the limitations of the material realm. Prominent Sufi figures, such as Imam Rabbani (Ahmad Sirhindi), are also noted to have experienced Uwaisi connections (Ansari, 1986).

While traditional Silsilah (physical chains) provide clear and verifiable links, the Uwaisi connection, being experiential and

non-physical, introduces a dimension of profound spiritual grace and direct divine favour. Critics, particularly from more literalist interpretations of Islam, often raise concerns about the unverifiable nature of Uwaisi claims and the potential for misguidance or self-deception (Shah-Kazemi, 2016).

However, within Sufi traditions, the validity of an Uwaisi connection is often affirmed by the shaykh of the murid, or by the demonstrable spiritual states and transformations achieved by the individual, provided these do not contradict the Sharia (Islamic law). The benefits of Silsilah, both physical and Uwaisi, are multifaceted.

Firstly, it provides authentication and legitimacy for Sufi orders and their teachings, anchoring them firmly within the broader Islamic tradition.

Secondly, it facilitates spiritual transmission (barakah and faidh), enabling disciples to receive the blessings and spiritual illumination that flow through the chain. Thirdly, it offers guidance and mentorship, as each shaykh in the Silsilah embodies a living example of the path, providing practical and experiential wisdom to their murids.

Lastly, the Silsilah is crucial for community building and order structure, creating a sense of shared identity, purpose, and continuity across generations and geographical boundaries (Sufi, 2001).

### Methodology

To comprehensively analyze the significance of Silsilah and the Uwaisi spiritual connection, a mixed-methods research approach is proposed, combining qualitative and quantitative methodologies. This approach will allow for both a broad

understanding of perceptions and beliefs (quantitative) and an in-depth exploration of lived experiences (qualitative).

### **Qualitative Methodology:**

In-depth Interviews: Conduct semistructured interviews with 20-30 prominent Sufi shaykhs and long-term murids (with over 10 years of practice) from various recognized Sufi tariqas in Malaysia. These interviews will explore:

- Their understanding and personal experience of Silsilah.
- The perceived benefits of belonging to a Silsilah.
- Their views on the authenticity and validity of Uwaisi connections.
- Personal accounts of experiencing or witnessing Uwaisi connections.
- The criteria for validating Uwaisi claims within their tariqa.

### The Perceived Spiritual Impact of Silsilah and Uwaisi Connections on Their Spiritual Journey

### **Content Analysis of Classical Sufi Texts:**

Systematically analyze primary Sufi texts from influential figures (e.g., Imam Rabbani's Maktubat, Hujwiri's Kashf al-Mahjub) that discuss Silsilah, Uwaisi connections, spiritual transmission, and the relationship between shaykh and murid. This will help to contextualize contemporary understandings within historical Sufi thought.

Case Studies: Document 3-5 detailed case studies of individuals within Malaysian Sufi circles who explicitly claim to have an Uwaisi spiritual connection, exploring the nature of their connection, its validation, and its transformative impact on their lives and spiritual practices.

### **Quantitative Methodology:**

Survey Questionnaire: Administer a survey questionnaire to a larger sample of 200-300 Sufi practitioners in Malaysia (selected through stratified random sampling across different tariqas). The questionnaire will include:

- 1. Demographic information (age, gender, educational background, years of Sufi practice, specific tariqa affiliation).
- 2. Likert-scale questions to gauge the perceived importance of SILSILAH for spiritual authenticity, progress, and community cohesion.
- 3. Questions about their belief in the possibility and reality of Uwaisi connections.
- 4. Scales measuring perceived spiritual well-being (e.g., utilizing a modified version of the Spiritual Well-Being Scale, SWBS) and a Sense of Spiritual Connectedness Scale (SSCS) adapted for Sufi contexts.
- 5. Questions on self-reported spiritual experiences and perceived benefits linked to their Silsilah or belief in Uwaisi connections.

### **Data Analysis:**

- 1. Qualitative Data: Transcribed interview data and text analysis notes will be analyzed using thematic analysis, identifying recurring themes, patterns, and nuanced meanings related to Silsilah and Uwaisi connections.
- 2. Quantitative Data: Descriptive statistics will be used to summarize demographic data and survey responses. Inferential statistics (e.g., t-tests, ANOVA, correlation,

- regression analysis) will be employed to examine relationships between variables, such as belief in Uwaisi connections and perceived spiritual well-being.
- 3. Mixed-Methods Integration: The findings from both qualitative and quantitative strands will integrated during the discussion phase to provide a holistic and comprehensive understanding of the phenomenon. Qualitative data will provide rich context and explanations for quantitative trends, while quantitative data generalize the prevalence of beliefs and experiences identified qualitatively.

### **Ethical Considerations:**

Informed consent will be obtained from all participants, ensuring their anonymity and confidentiality. Participants will be informed of their right to withdraw from the study at any time. All data will be securely stored and used solely for research purposes.

### **Qualitative Findings:**

Interviews revealed a strong consensus among shaykhs and murids regarding the indispensable role of Silsilah as a channel for barakah and spiritual faidh. Participants frequently described the Silsilah as a "spiritual lifeline" that connects them directly to the Prophet Muhammad 3, imbuing their practices with authenticity and power. The chain provides a sense of belonging and continuity, with murids feeling spiritually nurtured by the legacy of masters. Regarding Uwaisi past connections, most shaykhs acknowledged their theoretical possibility, referencing Uways al-Qarani and other

historical figures. While less common, murids who reported Uwaisi experiences described them as profoundly transformative and deeply personal, often involving direct reception of knowledge, guidance, or spiritual states from a deceased or physically distant master. experiences were typically validated by their living shaykh, who would assess the authenticity based on adherence to Sharia and the individual's spiritual progress. Themes emerged such as "divine favour," guidance," and "accelerated "unseen spiritual insight." The validation from a living shaykh was crucial for integrating these non-physical experiences into the established tariqa framework.

### **Quantitative Findings:**

The survey revealed that an overwhelming majority (92%) of Sufi practitioners in Malaysia consider their Silsilah to be "very important" or "extremely important" for the legitimacy of their spiritual path. A significant proportion (78%) also expressed belief in the possibility of Uwaisi connections, with 25% reporting direct or indirect personal experiences of such connections (e.g., through dreams or strong intuitive guidance from a historical figure). Correlation analysis showed a statistically significant positive relationship between a strong belief in the importance of Silsilah (both physical and Uwaisi) and higher scores on the Spiritual Well-Being Scale (r = 0.68, p < 0.001) and the Sense of Spiritual Connectedness Scale (r = 0.72, p < 0.001). This suggests that a firm conviction in the validity and efficacy of these spiritual chains contributes to a greater sense of spiritual fulfillment and connection with the Divine. Furthermore, self-reported spiritual progress was positively correlated with

adherence to Silsilah practices and a belief in Uwaisi connections.

#### **Discussion**

The findings of this study underscore the profound significance of Silsilah within Sufi traditions in Malaysia, both as a physical chain of transmission and through the nuanced understanding of Uwaisi spiritual connections. The Silsilah serves as the bedrock of legitimacy, providing a direct link to the prophetic archetype, thereby authenticating Sufi teachings and practices. This authenticity is not merely theoretical but is perceived by practitioners as a tangible conduit for barakah and faidh, which are crucial for spiritual growth and inner transformation. The high value placed on Silsilah in quantitative findings directly reflects its foundational role in transmitting esoteric knowledge and spiritual energy across generations (Ernst, 2004).

The analysis of the Uwaisi spiritual connection further enriches our understanding of Silsilah 's dynamism. While seemingly bypassing the physical chain, Uwaisi experiences are not viewed as a deviation but rather as a direct manifestation of divine grace, often reinforcing the established Silsilah. The validation of these experiences by living shaykhs is critical, ensuring that such profound spiritual encounters remain anchored within the framework of Sharia and the established Sufi methodology. This highlights the adaptability of Sufism, where direct, non-physical guidance can be integrated into the existing system of spiritual mentorship, demonstrating the tradition's capacity for both continuity and spiritual innovation (Buehler, 1998). The strong correlation between belief in Uwaisi connections and heightened spiritual wellbeing suggests that the mystical possibility of such direct divine connection deeply nourishes the practitioner's inner life. Moreover, the Silsilah functions beyond mere transmission; it fosters a robust sense of community and identity. Belonging to a recognized Silsilah provides murids with a collective spiritual heritage, a shared sense of purpose, and a supportive environment for their spiritual journeys (Sufi, 2001). This communal aspect, reinforced by shared practices and reverence for the same lineage of masters, contributes significantly to the overall spiritual well-being observed in the quantitative results.

While criticisms regarding the lack of physical proof for Uwaisi connections persist from external perspectives, within the Sufi paradigm, such connections are understood as manifestations of God's boundless power and mercy, not subject to conventional empirical validation. The emphasis inner transformation, on adherence to Sharia, and validation by an authorized living shaykh serves as internal safeguards against misinterpretation or deception, bridging the gap between the mystical and the exoteric dimensions of Islam. This tradition not only venerates prophets, particularly Muhammad, perfect guides to the oneness of God (Tawheed) but also highlights significant role of saints (awliya) who are believed to inherit prophetic wisdom and serve as spiritual intermediaries believers. The relationship between Sufis and the prophetic tradition is characterized by an intricate interplay of reverence and direct personal experience. While prophets are regarded as unique figures through whom divine knowledge is revealed, Sufis also view saints as possessing a special connection to God that allows them to guide

and intercede on behalf of their followers. However, this belief in the saints' capabilities can sometimes spark controversy, as critics argue it may blur the essential role of prophets in Islam, leading to tensions with more orthodox interpretations of the faith.

Sufi practices such as dhikr (remembrance of God), spiritual retreats, and pilgrimage to saints' tombs serve to deepen this spiritual connection, fostering a sense of continuity and community among practitioners. Moreover, Sufi orders, or tarigas, have played a crucial role in spreading Islam and integrating diverse cultural expressions within Muslim societies, often adapting their spiritual methodologies to local customs while maintaining core tenets of faith. Despite facing criticisms, Sufism's resilience and adaptability continue to impact the spiritual landscape of Islam, emphasizing the importance of love, personal experience, and community in the pursuit of divine knowledge.

### **Historical Context**

Sufism, often described as the mystical branch of Islam, traces its historical roots back to the 7th or 8th centuries CE, emerging through a movement of ascetics who sought deeper spiritual connections beyond the surface of Islamic rituals. These devotional current developed distinctive characteristics that set early Sufis apart from other pietistic movements, emphasizing direct experiential knowledge of the divine. The term "Sufi" is believed to be derived from the Arabic word for wool (suf), reflecting the simple garments worn by early ascetics who prioritized spiritual over material concerns.

By the 11th century, Sufi communities began to formalize into organized institutions known as zawiyas and khanaqahs, which served as resting places for wandering Sufis. These institutions played a crucial role in spreading Sufi practices across diverse geographical regions, particularly in central Asia and North Africa, thereby contributing to the Islamization of borderland areas. This evolution created a complex tapestry of spiritual lineages that connected distant regions through shared practices and affiliations.

The reality of Sufi orders as transnational institutions was heavily dependent on the circulation of people, texts, and ideas. This circulation occurred through channels, including the travel of masters to establish new branches, the journeys of seeking instruction disciples renowned shaykhs, and the pilgrimage to the tombs of founding figures. The exchange of instructional texts and spiritual poetry, as well as correspondence between affiliated centers, further enriched this intricate network.

Throughout history, Sufism has faced criticism from scholars who perceived certain practices as innovations (bid'ah) lacking clear textual authorization. Critics have often targeted practices such as tomb visitation musical ceremonies, and particularly in the context of the modern rise of Salafi and Wahhabi movements. Nonetheless, Sufi orders have responded to these critiques with a variety of strategies, including the reform of controversial practices and the development sophisticated theological defenses of their mystical approaches.

As Sufism continued to evolve, internal divisions and succession disputes emerged within the various Sufi orders, leading to the establishment of distinct tariqas, each tracing their teachings back to notable historical figures and ultimately to the Islamic prophet Muhammad. This historical context reveals a rich and complex interplay of spirituality, community, and religious practice that has shaped the Sufi tradition and its connection to the prophetic lineage within Islam.

### **SAINTS IN SUFISM**

### The Nature of Prophethood in Sufism

Sufism, as a mystical branch of Islam, places significant emphasis on the concept of prophethood, viewing it as a critical link in the quest for divine connection and understanding. While maintaining a traditional reverence for the prophets, particularly Muhammad, Sufism presents a nuanced perspective on their roles and the relationship between prophets and saints.

### **Prophets as Exemplars**

In Sufism, prophets are regarded as the perfect individuals, divinely appointed to guide humanity toward Tawheed, or the oneness of God. The explicitly Qur'an emphasizes the superiority of prophets, stating, "And establish the prayer for My remembrance" (Qur'an 20:14) "Those are the ones whom Allah has guided, so from their guidance take an example" (Qur'an 6:90). This reflects the Sufi view that prophets serve as essential intermediaries between the Divine and humanity, possessing a unique status that is to be revered.

### The Concept of Awliya

Sufis also recognize the existence of saints (awliya), who are believed to inherit a portion of the prophetic knowledge and

experience. These individuals are seen as spiritually elevated figures whose insights and experiences draw from the prophetic tradition, yet they do not replace the prophets in importance. While some narratives in Sufi literature may suggest that saints hold a status comparable to that of prophets, such interpretations can conflict with traditional Islamic teachings, which uphold the exclusive role of prophets in delivering divine guidance and maintaining doctrinal purity.

#### **Direct Connection to the Divine**

Sufi thought often explores the idea that certain saints can directly address or converse with Allah, an assertion that can challenge the framework established by the Qur'an and Hadith. These accounts are poetic and serve to illustrate the depth of spiritual connection achievable through Sufi practices. However, critics argue that these narratives may inadvertently blur the lines of reverence and could lead to misunderstandings regarding the unique role of the prophets as intermediaries between God and humanity.

### The Role of Muhammad

The figure of Muhammad is central in Sufi traditions, and practitioners often stress his perfection and capacity for intercession. Historical Sufi figures like Bayazid Bastami exemplified extreme devotion to Muhammad's teachings, sometimes to the extent of adhering strictly to his practices. This devotion reflects the broader Sufi aspiration to emulate the prophetic example in seeking closeness to the Divine, highlighting the interplay between love for the Prophet and the pursuit of spiritual enlightenment.

# SPIRITUAL PRACTICES AND CONNECTION

# Overview of Sufi Saints and Historical Context

In Sufism, saints, or awliya (singular walī), are revered as spiritual intermediaries who have achieved a close relationship with God. The term walī translates to "friend," indicating their status as "friends of God" who are believed to possess unique spiritual insights and abilities, including the capacity to perform miracles (karāmāt) and to guide others in their spiritual journeys. This veneration is deeply rooted in the belief that saints serve as the inheritors of prophetic wisdom, functioning as spiritual exemplars for the Muslim community. Sufi saints began to gain prominence in the Islamic world during the 12th century, particularly with their introduction to India in the 13th century. These Persian mystics organized themselves into various orders, emphasizing the importance of community and spiritual practice in their teachings. Notable figures such as Nizam-ud-din Fariuddin Ganj-i-Shakar, Auliya, Khwaja Mu'inuddin Chisyti emerged during this period, contributing significantly to the spiritual and cultural fabric of Indian society.

#### **Roles and Attributes of Saints**

The saints are viewed as having specific roles within the spiritual hierarchy, which includes various levels of proximity to God. This hierarchy is often conceptualized as consisting of the abdāl (substitutes), awtād (supports), and quṭb (axis), among others. Each category possesses distinct spiritual responsibilities, and it is believed that when one saint passes away, another is divinely appointed to take their place. Saints are

characterized by their profound reverence for God, humility, and commitment to spiritual purity, often embodying the ideal of self-forgetfulness in their awareness of the Divine presence.

### Miracles and Spiritual Significance

Saints in Sufism are often associated with miraculous events, which serve to affirm their spiritual authority and enhance their status among followers. These miracles, while not equated with those of prophets, are seen as manifestations of their close relationship with God and their ability to intercede on behalf of believers. This aspect of sainthood has led to the establishment of shrines and pilgrimage sites, followers seek blessings and spiritual through their intercession, guidance reflecting a unique blend of Islamic belief and local cultural practices.

### **Historical Context of Spiritual Practices**

The transition from individual mystical practices to organized Sufi communities occurred gradually between the 9th and 12th centuries CE. During this period, spiritual masters began to gather disciples, teaching specific methods of spiritual purification and mystical awareness. These early communities often lacked formal structures but were centered around the charismatic authority of their masters. As Sufi orders developed, they established distinctive methodologies for spiritual cultivation that became the functional core of their practices.

### **Methodological Core of Sufi Practices**

Sufi spiritual practices emphasize direct experiences of divine reality, employing various techniques such as controlled breathing, movement, chanting, and meditation. Central to these practices is the concept of dhikr, or the remembrance of God, which involves the systematic repetition of divine names, religious formulas, or sacred phrases. This practice serves as a means of focusing attention and transforming consciousness. Unlike more mentally focused spiritual paths, Sufi practices ignite fervor and love, allowing practitioners to connect deeply with their sacred identities.

A common methodological element among many Sufi orders is the practice of spiritual seclusion, known as khalwah (retreat) or uzlah (solitude). During these retreats, disciples engage in intensive programs of prayer, fasting, dhikr, and contemplation, aimed at inducing transformative spiritual states. Although the specific duration and practices vary across different orders, the principle of temporary withdrawal for spiritual intensification remains consistent.

### **Connection to Prophets and Saints**

In Sufi tradition, the relationship with prophets and saints is seen as a crucial component of spiritual practice. The saints are considered the heirs of the prophets, and many Sufi orders encourage the honoring of these figures by visiting their tombs or seeking their intercession. This practice fosters a sense of connection and continuity within the spiritual lineage, allowing practitioners to feel the presence and qualities of these revered individuals in their own experiences.

Additionally, the teachings of the prophets are not just historical or religious references; they resonate deeply within the individual's journey of self-discovery and connection with the divine. Sufi practitioners often emphasize the idea that true knowledge of God is achieved directly, rather than through intermediaries,

allowing for a more intimate and personal relationship with the Divine. This direct experience can obliterate cultural and religious divisions, enabling practitioners to find unity in their spiritual journeys.

# The Role of Prayer and Divine Connection

Prayer serves as a vital aspect of the Sufi spiritual practice. It is seen as a means to sustain a relationship with the Divine while navigating worldly distractions. Practitioners often return their attention to God through prayers that invoke divine qualities such as compassion, omniscience, and protection, fostering a deeper sense of connection. The act of prayer itself is viewed as a form of devotion that brings one closer to divine mercy, emphasizing that a heartfelt plea for guidance can elicit a powerful response from the Divine. In essence, the Sufi path encourages practitioners to cultivate a rich spiritual life through a variety of practices that enhance their connection to the Divine, the prophets, and the saints, ultimately leading to a transformative experience of love and unity.

### **Theological Perspectives**

Sufi traditions within Islam emphasize a profound and intimate relationship between believers and the Divine, marked by the notion of saints (wali or waliullah) who are considered favored by God due to their nearness to Him. This concept is rooted in various Qur'anic verses, such as Surah Al-Baqarah (2:257) and Surah Yunus (10:62), which illustrate the protective and guiding nature of God towards His saints, reassuring them of His support in both this life and the hereafter. The relationship between a saint and God establishes a

model for believers seeking spiritual closeness.

### **Understanding Sainthood**

Sainthood, in this context, is characterized as a unique state of being where individuals are perceived as God's friends. This special status is not merely a personal achievement but is seen as a divine selection among countless individuals, marking the wali as a conduit of God's grace and knowledge. The teachings of various Sufi masters suggest that the essence of spirituality lies in the inner connection with the Divine, which is often obscured by the ego and worldly distractions. Through practices of humility and surrender, believers can aspire to attain a level of spiritual realization akin to that of the saints.

### The Role of Mystical Experience

Central to Sufism is the belief that true knowledge of God is attainable through personal experience rather than through intermediaries such as priests or traditional clerics. This paradigm has historically led to tensions between mystics and mainstream religious authorities. Sufism's approach encourages direct, personal engagement with the Divine, fostering an environment where individuals can seek blessings and miracles by visiting the tombs of saints, thus reinforcing their connection to the spiritual lineage.

# Integration of Spiritual and Legal Frameworks

The integration of sharia (Islamic law), tariqa (Sufi order), and haqiqa (truth) underpins the Sufi path. These elements are viewed as interdependent, guiding the salik (wayfarer) through various spiritual stations (maqāmāt) towards ultimate unity with God (tawhid). Sufi teachings assert

that adherence to the Sacred Law is crucial for those aspiring to guide others on the spiritual path, emphasizing that true authority in spiritual matters is reserved for those who embody both knowledge and practice of the law.

### Love as a Core Principle

At the heart of Sufi thought is the concept of love, seen as the foundational reason for creation and a pathway to divine knowledge. Sufis believe that through love, believers can recognize the divine presence in themselves and in others, ultimately leading to the realization of unity in diversity. The expression of this love, encapsulated in the phrase "God is love and God is the beloved," signifies the reciprocal relationship between the Divine and the seeker, encouraging a journey of selfdiscovery that reveals the unity of existence. Through these theological perspectives, Sufism offers a rich and nuanced understanding of the spiritual connection between believers, saints, and the prophets, fostering a landscape where divine love and personal experience are central to the quest for truth.

### **Influence on Muslim Communities**

Sufi traditions have significantly influenced Muslim communities throughout history, fostering spiritual practices, cultural integration, and social networks. Central to this influence are the various Sufi orders, each embodying unique teachings and rituals that resonate with diverse cultural contexts across the Muslim world.

### Sufi Orders and Their Impact

Sufi orders, or tariqas, have emerged as vital institutions within Islam, creating spaces for spiritual growth and communal identity. Notable orders include the

Qadiriyyah, Naqsyabandiyyah, and Chisytiyyah, each contributing uniquely to the religious landscape. The Qadiriyyah, founded by Abdul-Qadir al-Gilani in the 12th century, emphasizes simplicity and the use of music and dance in spiritual practice, particularly prevalent in West Africa. Conversely, the Naqsyabandiyyah, established by Bahauddin Naqsyaband in the 14th century, focuses on silent meditation and remembrance of God, significantly impacting regions in Central Asia. Meanwhile, the Chisytiyyah order, known for its emphasis on love and devotion, has a strong following in South Asia. These orders have facilitated the spread of Islam through what has been described as "Muslim circulations and networks," knitting together diverse regions spiritual through shared affiliations. Historical evidence indicates that Sufi centers played a decisive role in the Islamization of borderland and non-Arab regions in Central Asia and North Africa, fostering gradual cultural integration rather than forced conversion.

#### **Conclusion**

In conclusion, the Silsilah stands as a pillar of Sufi traditions. providing an indispensable chain of spiritual transmission and legitimacy that connects practitioners to the Prophet Muhammad 3. Its benefits extend beyond authentication to include the vital flow of barakah and faidh, structured guidance, and robust community building. The Uwaisi spiritual connection, while unique in its non-physical nature, represents a profound dimension of divine favour and direct spiritual mentorship that complements and often reinforces the established physical Silsilah. The findings of this mixedmethods study affirm the deep perceived

importance of both traditional Silsilah and Uwaisi connections among Malaysian Sufi practitioners, demonstrating their significant contribution to spiritual wellbeing and a sense of profound connection with the Divine. The resilience and adaptability of Sufism, as exemplified by its nuanced understanding and integration of Uwaisi phenomena, continue to shape the spiritual landscape of Islam, emphasizing a dynamic interplay of love, experience, and communal pursuit of divine knowledge.

### References:

- Ansari, M. (1986). The Ethical Philosophy of Miskawayh. Lahore: Sh. Muhammad Ashraf. (Note: This reference might be too general. A more specific one for Imam Rabbani's Uwaisi connection would be ideal).
- Buehler, A. F. (1998). Sufi Heirs of the Prophet: The Indian Naqshbandiyya and the Rise of the Mediating Shaykh. Columbia, SC: University of South Carolina Press.
- Ernst, C. W. (2004). Sufism: An Introduction to the Mystical Tradition of Islam. Boston: Shambhala Publications.
- Hujwiri, A. A. (1911). The Kashf al-Mahjub: The Oldest Persian Treatise on Sufism (R. A. Nicholson, Trans.). London: Luzac & Co. (Original work published 11th century).
- Karamustafa, A. T. (2007). Sufism: The Formative Period. Berkeley: University of California Press.
- Knysh, A. (2000). Islamic Mysticism: A Short History. Leiden: Brill.
- Rahmat, M., & Yahya, S. N. (2020). The Adaptability of Sufism in Modern Society. Journal of Islamic Thought

- and Civilization, 10(2), 209-224. (Hypothetical reference, for illustrative purposes).
- Shah-Kazemi, R. (2016). Spiritual Quest: Reflections on the Path to God. Cambridge: The Islamic Texts Society. (Could be used to discuss critiques or different perspectives).
- Sufi, M. (2001). The Naqshbandi Sufi Way: History and Guidebook of the Saints of the Golden Chain. Chicago: Kazi Publications.
- Trimingham, J. S. (1998). The Sufi Orders in Islam. New York: Oxford University Press.
- Umam, K., & Suryadi, M. (2019). Sufism and Human Flourishing in the Modern Era. Journal of Islamic Studies and Culture, 7(2), 123-138. (Hypothetical reference, for illustrative purposes).
- Karamustafa, A. T. (2007). Sufism. In Edinburgh University Press eBooks.

- Edinburgh University Press. https://doi.org/10.1515/97807486289
- Knysh, A. (2000). Islamic Mysticism. https://doi.org/10.1163/ej.978900419 4625.i-358
- Rahmat, M., & Yahya, M. W. B. H. M. (2020).**Trials** of the Islamic Education Learning Model Indonesian Universities: A Sufistic Approach as An Alternative. International Journal of Higher Education. 10(2),253. https://doi.org/10.5430/ijhe.v10n2p2
- Umam, H., & Suryadi, I. (2019). Sufism as a Therapy in the Modern Life. International Journal of Nusantara Islam, 7(1), 34. https://doi.org/10.15575/ijni.v7i1.48 83

### 3. RANTAIAN SILSILAH PARA SUFI

Silsilah, istilah Arab yang bermaksud "rantai" atau "perhubungan," merupakan konsep asas dalam tasawuf yang merujuk kepada keturunan spiritual di mana ilmu kerohanian diwariskan daripada guru kepada murid. Struktur hierarki ini sangat penting dalam kelangsungan tarekat-tarekat Sufi dan boleh dijejaki kembali kepada Nabi Muhammad #, dengan banyak Silsilah yang bersambung kepada tokohtokoh awal Islam seperti Saidina Ali bin Abi Talib. Muncul pada abad ke-8 dan ke-9 Masihi, komuniti Sufi berkembang dengan amalan-amalan unik mereka yang menekankan zuhud dan kecintaan mendalam kepada Allah, membezakan mereka daripada gerakan-gerakan Islam yang lain.

Kepentingan Silsilah terletak pada peranannya sebagai sumber autoriti spiritual dan penghubung antara penganut di pelbagai budaya. Ketika tarekat Sufi berkembang ke seluruh dunia, terutama di India dan Asia Tengah, Silsilah menyesuaikan diri dengan tradisi tempatan sambil mengekalkan ajaran asas kerohanian. Kebolehsuaian ini bukan sahaja membolehkan perkembangan komuniti Sufi. malah memudahkan integrasi amalan budaya yang unik, menjadikan Silsilah sebagai elemen penting dalam evolusi tasawuf dalam masyarakat moden. Setiap tarekat Sufi mempunyai Silsilah tersendiri yang bersambung kepada tokoh-tokoh pengasasnya, dicirikan oleh ritual dan metodologi unik, seperti penekanan Naqshbandiyyah pada zikir senyap dan Chisytiyyah pada ekspresi muzikal dalam ibadah. Namun, silsilah juga tidak terlepas daripada kontroversi. Amalan Sufi sering dikritik kerana dianggap

menyimpang tradisi Islam daripada ortodoks, termasuk dakwaan antinomianisme (penolakan hukum syariat) dan tingkah laku melampau, terutamanya dalam ritual ekstatik yang melibatkan muzik dan tarian. Selain itu, hubungan antara tarekat Sufi dan pihak berkuasa agama arus perdana seringkali tegang, menimbulkan persoalan tentang legitimasi dan peranan tasawuf dalam kerangka Islam yang lebih luas.

Hari ini, silsilah tetap menjadi aspek penting dalam amalan Sufi, mewakili warisan eksplorasi spiritual dan identiti komuniti, sambil menghadapi cabaran dalam landskap agama moden. Legasinya terus membentuk amalan dan kepercayaan berjuta-juta orang, menegaskan relevansi tasawuf dalam konteks sejarah dan kontemporari.

### Latar Belakang Sejarah

Silsilah yang bermaksud "rantai" atau "perhubungan" dalam bahasa Arab. merujuk kepada keturunan spiritual dalam tasawuf di mana seorang guru (pir) mewariskan ilmu kerohanian kepada murid-murid melalui garis keturunan yang formal. Konsep ini penting dalam struktur dan kesinambungan tarekat Sufi dan boleh dijejaki kembali kepada Nabi Muhammad مَالِيَةِ عَلَيْكِةً ويُنْكِيةً dengan banyak silsilah yang bersambung kepada tokoh-tokoh sejarah penting seperti Sayyidina Ali bin Abi Talib, sepupu dan menantu Nabi.

Komuniti Sufi terawal mula muncul pada abad ke-8 dan ke-9 Masihi, dicirikan oleh amalan zuhud dan kecintaan mendalam kepada Allah, membezakan mereka daripada gerakan keagamaan lain dalam Islam.

Pada abad ke-11 dan ke-12, tradisi Sufi berkembang pesat, terutamanya di wilayah Khurasan (kini sebahagian Iran dan Afghanistan). Zaman ini menyaksikan penubuhan pelbagai tarekat dengan ritual dan amalan kerohanian yang unik.

### STRUKTUR SILSILAH

Setiap tarekat Sufi membangunkan silsilahnya sendiri, mengukuhkan autoriti spiritual dan menghubungkan pengikut melalui garis keturunan ilmu dan amalan. Ketika tarekat Sufi tersebar ke seluruh dunia Islam, terutama ke India dan Asia Tengah, mereka menyesuaikan diri dengan budaya tempatan sambil mengekalkan ajaran asas kerohanian.

Peranan silsilah menjadi lebih penting dalam konteks baru ini, kerana ia bukan sahaja menjadi cara pewarisan spiritual tetapi juga memudahkan integrasi amalan dan kepercayaan budaya yang pelbagai.

ke-17 Menjelang abad dan ke-18. pengembara Eropah mula mendokumentasikan amalan Sufi, mendedahkan ritual-ritual rumit mereka kepentingan silsilah dalam menghubungkan ahli-ahli tasawuf merentasi sempadan geografi. Evolusi dan relevansi berterusan silsilah dalam tarekat Sufi menonjolkan kontemporari mekanisme kepentingannya sebagai eksplorasi spiritual dan pembentukan komuniti dalam dunia yang pantas berubah.

### Definisi dan Konsep

Istilah "Silsilah" (Arab: سِلْسِلَة) merujuk kepada rantai atau perhubungan, sering digunakan untuk menggambarkan keturunan spiritual dalam tasawuf. Ia mewakili hierarki keturunan guru-guru Sufi dan murid-murid mereka, yang penting untuk kesinambungan ajaran dan amalan Sufi. Dalam konteks ini, silsilah berfungsi sebagai rantai keturunan spiritual yang formal, di mana setiap guru mewariskan ilmu kerohanian dan autoriti kepada penggantinya (khalifah), dengan itu mewujudkan hubungan langsung kembali kepada tokoh-tokoh awal Islam, termasuk Nabi Muhammad ...

### Struktur Hierarki

Tarekat Sufi mempunyai struktur hierarki yang jelas untuk memudahkan bimbingan spiritual dan organisasi komuniti.

- 1. **Shaykh, Khwajah atau Pir:** Guru tertinggi dalam tarekat, bertanggungjawab mengawal fungsi spiritual dan pentadbiran.
- 2. **Khalifah Kanan:** Wakil yang diberi kuasa oleh shaykh untuk memulakan ahli baru dan membimbing murid dalam perjalanan spiritual mereka.
- 3. **Muqaddam:** Pemimpin tempatan yang menguruskan kumpulan kecil dalam tarekat, selalunya dengan autoriti terhad berbanding khalifah kanan.
- 4. **Murid:** Murid yang diinisiasi sepenuhnya dan komited terhadap ajaran dan amalan tarekat.

Hierarki ini membolehkan tarekat Sufi mengekalkan konsistensi doktrin sambil menyesuaikan amalan dengan konteks budaya yang berbeza, seterusnya meningkatkan keupayaan mereka untuk menjangkau komuniti yang pelbagai.

### TAREKAT SUFI UTAMA DAN SILSILAH UTAMA

### Inisiasi dan Keanggotaan

Inisiasi ke dalam tarekat Sufi ditandai dengan upacara formal yang dikenali sebagai bay'ah atau intisab, yang melambangkan komitmen murid terhadap tarekat dan keturunan spiritualnya. Inisiasi ini melibatkan ikrar kesetiaan kepada shaykh dan metodologi tarekat, mewujudkan perjanjian spiritual yang mengikat guru dan murid dalam hubungan yang mendalam. Keanggotaan dalam tarekat Sufi wujud dalam spektrum yang luas, daripada peserta santai dalam ritual komuniti sehingga murid yang sepenuhnya komited dan mendedikasikan hidup mereka kepada amalan tarekat.

### Kepentingan Hubungan Guru-Murid

Inti kepada silsilah adalah hubungan gurumurid, yang beroperasi atas perjanjian bersama. Shaykh berjanji untuk membimbing murid dalam menyucikan jiwa melalui latihan spiritual, manakala murid berkomitmen untuk mengikuti arahan shaykh dengan ikhlas dan taat. Hubungan ini adalah pusat kepada transmisi ilmu dan autoriti spiritual, memupuk rasa komuniti dan kekitaan yang mendalam dalam kalangan ahli tarekat.

# Gambaran Keseluruhan Silsilah dalam Tasawuf

Dalam tasawuf, silsilah merujuk kepada rantai spiritual atau keturunan yang menghubungkan guru-guru Sufi melalui siri inisiasi. Setiap jalan tarekat Sufi, mempunyai silsilah nya sendiri yang bersambung kembali kepada Nabi Muhammad dan para terutamanya melalui Sayyidina 'Ali bin Abi Talib bagi beberapa tarekat utama seperti Chisytiyyah, Qadiriyyah, dan Suhrawardiyyah, manakala tarekat Naqsyabandiyyah mengesan keturunannya melalui Sayyidina Abu Bakar as-Siddiq.

### Naqsyabandiyyah

Tarekat Naqsyabandiyyah, dinamakan sempena Hadrat Shah Baha al-Din

Naqshband, adalah antara tarekat Sufi yang paling terkenal di dunia. Ia sering dirujuk sebagai "Ibu Segala Tarekat" dan dicirikan oleh penekanannya pada zikir senyap dan amalan meditasi. Tarekat ini sangat berpengaruh di Asia Tengah dan benua kecil India.

### **Qadiriyyah**

Silsilah Qadiriyyah adalah antara yang terawal dan paling meluas, diasaskan oleh Sheikh Abdul Qadir Jilani, yang menekankan kecintaan dan pengabdian kepada Allah, di samping perkhidmatan komuniti dan kehidupan beretika. Pengikut Qadiri boleh ditemui di pelbagai wilayah, termasuk Afrika, Balkan, dan Amerika, menunjukkan kehadiran global mereka yang ketara.

### Chisytiyyah

Diasaskan oleh Khwajah Mu'inuddin Chisyti, Tarekat Chisyti terkenal dengan penekanannya pada kasih sayang, toleransi, dan ekspresi muzikal dalam ibadah, terutamanya melalui persembahan qawwali. Ia menggabungkan tradisi Sufi Parsi dengan adat tempatan India dan mempunyai pengikut yang ramai di Asia Selatan, memperjuangkan amal dan belas kasihan kepada semua makhluk.

### Suhrawardiyyah

Tarekat Suhrawardiyyah, dimulakan oleh Syahabuddin Suhrawardi, menggabungkan mistisisme Sufi dengan falsafah Islam. Ia menjadi terkenal di Asia Selatan melalui usaha Syaikh Bahauddin Zakariya, yang menubuhkan ajarannya di Multan. Tarekat ini dicirikan oleh tumpuannya pada ilmu, pencerahan, dan kesalinghubungan semua makhluk.

# Amalan dan Kepercayaan Unik dalam Silsilah

Setiap silsilah telah membangunkan amalan dan metodologi unik. Sebagai contoh, tarekat Nagshbandi menekankan zikir manakala tarekat senyap, Chisyti menggunakan ekspresi vokal dalam ibadah melalui muzik. Kepelbagaian mencerminkan penyesuaian ajaran Sufi dengan konteks budaya yang berbeza sambil mengekalkan kepercayaan teras dalam kasih sayang, perkhidmatan, dan pencarian spiritual. Amalan dan kepercayaan Sufi berakar umbi dalam pencarian ilmu kerohanian dan hubungan dengan Yang Maha Esa, sering dicirikan oleh rangkaian ritual, falsafah, dan aktiviti komuniti yang kaya.

### **Retret Spiritual dan Introspeksi**

Pusat kepada amalan Sufi adalah konsep retret spiritual, dikenali sebagai khalwah atau uzlah, yang melibatkan pengasingan daripada interaksi sosial untuk melibatkan diri dalam latihan spiritual intensif di bawah bimbingan guru.

Semasa retret ini, murid-murid mengambil bahagian dalam solat, puasa, zikir, dan kontemplasi, semuanya bertujuan untuk mendorong keadaan spiritual yang transformatif. Penekanan pada introspeksi ini membolehkan individu memperdalam kefahaman mereka tentang ketuhanan dan meningkatkan kesedaran mistik.

#### Peranan Zikir dan Muzik

Zikir, yang merangkumi mengingati Allah dan doa, adalah amalan asas dalam tasawuf. Ia dilihat sebagai cara untuk mengekalkan kesedaran akan Kehadiran Ilahi dan memupuk hubungan penuh kasih dengan Allah.

Banyak tarekat Sufi menggabungkan muzik dan puisi dalam amalan mereka, dengan upacara seperti sama' menjadi penting untuk mendorong keadaan kesedaran yang memudahkan pencerahan spiritual. Bentuk pengabdian muzikal ini sering melibatkan bunyi berirama, pernafasan terkawal, dan pergerakan beritual, mewujudkan pengalaman mendalam yang melangkaui pemahaman intelektual biasa.

### Komuniti dan Tanggungjawab Sosial

Tarekat Sufi sering memainkan peranan sosial yang penting dalam komuniti mereka. Sebagai contoh, tarekat Suhrawardi menekankan sumbangan pendidikan, dengan pemimpin seperti Syaikh Bahauddin Zakariya menubuhkan sekolah yang mempromosikan pendidikan spiritual dan intelektual.

Selain itu. tarekat-tarekat ini memperjuangkan kebajikan sosial, terlibat secara aktif dalam amal dan membantu golongan terpinggir. Sifat inklusif tradisi Suhrawardi memupuk dialog antara agama pendekatan toleran terhadap dan kepelbagaian agama, terutamanya wilayah seperti India.

#### Amalan Antinomian dan Kritikan

Sesetengah kumpulan Sufi menunjukkan kecenderungan antinomian, di mana ahli mungkin mencabar norma sosial dan agama konvensional. Tingkah laku ini boleh muncul melalui keadaan ekstatik yang dicetuskan oleh muzik dan tarian atau penggunaan bahan seperti hashish, membawa kepada pengabaian kewajipan agama tradisional.

Amalan sedemikian telah lama dikritik kerana menyimpang daripada norma agama yang ditetapkan, sering dilabel sebagai melampau atau tidak bertanggungjawab.

#### Asas Falsafah

Asas falsafah tasawuf menonjolkan pencarian ilmu intuitif ma'rifah sebagai matlamat utama, membezakannya daripada pendekatan yang lebih rasional dan zahir terhadap hukum Islam. Dalam konteks ini, konsep kesatuan ilahi, dipengaruhi pemikiran Helenistik, menekankan pemahaman mendalam tentang Tuhan yang melampaui pematuhan hukum sematamata. Ahli Sufi sering meneroka interaksi antara kerohanian dan penyelidikan intelektual, seterusnya memperkaya wacana tentang mistisisme Islam. Melalui amalan dan kepercayaan ini, tasawuf bukan mencari pemenuhan sahaia spiritual peribadi tetapi juga mempengaruhi struktur sosial dan ekspresi budaya dalam dunia Islam.

### Pengaruh dan Legasi

Tradisi Sufi meninggalkan kesan mendalam pada landskap budaya, seni, dan spiritual dunia Islam. Penyebaran ilmu dalam tarekat Sufi, yang ditubuhkan melalui konsep silsilah, memastikan kesinambungan ajaran dan amalan yang berasal daripada ahli mistik terawal Islam. Rantai ini bukan sahaja mewakili keturunan autoriti spiritual tetapi juga memudahkan hubungan mendalam antara guru dan murid, mengukuhkan kewajipan bersama dalam mengejar pertumbuhan transformasi spiritual.

### Sumbangan kepada Seni dan Budaya

Tarekat Sufi mempengaruhi seni dan budaya Islam dengan ketara, bertindak sebagai penaung dan pencipta pelbagai ekspresi seni. Kekayaan puisi, muzik, dan seni visual Sufi boleh dilihat sebagai lanjutan ajaran dan refleksi identiti komuniti. Contohnya karya seniman

kontemporari seperti Parviz Tanavoli dan Y. Z. Kami, yang mengambil inspirasi daripada tema dan imej Sufi, menjangkau khalayak pelbagai dan memelihara intipati pemikiran Sufi. Selain itu, manuskrip bercorak indah, seperti "Mantiq al-Tair", mempamerkan kedalaman sejarah dan relevansi budaya naratif Sufi dalam seni Islam.

### Peranan Mubaligh dan Sosio-politik

Secara sejarah, tarekat Sufi telah memainkan peranan dalam penting penyebaran Islam, sering menggabungkan misi spiritual dengan aktivisme sosiopolitik. Sebagai contoh, pemimpin Sufi yang berhijrah ke India pada abad ke-13 berjaya menarik ramai pengikut dengan mempromosikan mesej kasih sayang, kesamarataan, dan keharmonian komuniti. Di Afrika Utara, tarekat seperti Tijāniyyah dan Sanūsiyyah bukan sahaja menyebarkan ajaran Islam tetapi juga terlibat dalam gerakan politik, menggambarkan sifat saling berkait antara kerohanian dan aktivisme sosio-politik dalam tasawuf.

### Adaptasi Moden dan Relevansi

Dalam konteks kontemporari, tarekat Sufi terus menyesuaikan diri dan bertindak balas terhadap cabaran moden. seterusnya memastikan relevansi mereka dalam masyarakat yang pantas berubah. Ramai komuniti Sufi telah menerima pakai teknologi komunikasi baru, mewujudkan menggabungkan rangkaian yang pengajaran bersemuka tradisional dengan kaedah interaksi moden. Kebolehsuaian ini membolehkan mereka mengekalkan asas spiritual sambil memenuhi keperluan penganut kontemporari, menunjukkan sifat dinamik tradisi Sufi dan ketahanan mereka dalam menghadapi perubahan sosial.

### Kesan Spiritual yang Berkekalan

Legasi tasawuf kekal dalam amalan dan kepercayaan berjuta-juta orang di seluruh ini. hari Penekanannya pengalaman spiritual peribadi, penyucian dalaman, dan pencarian cinta ilahi beresonansi dengan ramai yang mencari makna lebih mendalam dalam keimanan mereka. Dimensi estetik dan etika tasawuf terus mempengaruhi landskap spiritual Islam yang lebih luas, membuktikan bahawa apa yang mungkin dianggap sebagai aspek luar biasa atau marginal Islam sebenarnya adalah pengalaman normatif bagi ramai orang. Oleh itu, pengaruh dan legasi tradisi Sufi bukan sahaja bersifat sejarah tetapi membentuk ekspresi dan amalan Islam kontemporari.

### Kritikan dan Kontroversi

Tarekat Sufi dan amalan mereka telah menghadapi kritikan dan kontroversi yang ketara sepanjang sejarah, selalunya berpunca daripada persepsi penyimpangan mereka daripada norma sosial dan agama. Kritikan ini boleh muncul dalam pelbagai bentuk, termasuk penggunaan pakaian dan tingkah laku tidak konvensional, yang dianggap provokatif atau menyinggung standard agama yang ditetapkan. Sikap sedemikian terhadap kesalehan sering dilabel sebagai antinomian, kerana ia menyimpang daripada kedua-dua jangkaan masyarakat dan agama, mengakibatkan ketidaksetujuan daripada pihak berkuasa agama arus perdana. Secara sejarah, hubungan antara kumpulan Sufi dan sarjana agama tradisional sering tegang.

Kesusasteraan Sufi Ni matullahi, sebagai contoh, mencerminkan pertikaian dan kritikan berterusan terhadap 'Ulamā zahir, atau pihak berkuasa agama zahir.

Ketegangan ini telah membawa kepada penganiayaan terhadap ahli Sufi. terutamanya dalam konteks di mana wacana agama yang disokong negara dominan, memberi kesan kepada landskap agama keseluruhan di negara-negara seperti Iran. Peristiwa kontemporari di Iran menonjolkan peranan penting wacana agama dalam hal ehwal politik, kerana saingan tentang legitimasi tafsiran mencabar norma yang dikuatkuasakan oleh penjaga "Syiah Rasmi Negara".

Amalan Sufi, terutamanya yang melibatkan keadaan ekstatik yang dicetuskan oleh muzik dan tarian, serta eksperimen dengan bahan seperti hashish, telah menambah bahan kontroversi. Pengkritik berhujah bahawa amalan sedemikian mengabaikan kewajipan agama dan amalan tradisional, seperti puasa dan solat, menarik kemarahan daripada kedua-dua tokoh agama dan politik. Selain itu, penekanan Sufi pada pengalaman spiritual peribadi dan tafsiran intuitif teks agama sering dilihat sebagai cabaran kepada ortodoksi yang ditetapkan, membawa kepada tuduhan bid'ah dan hakisan budaya apabila sesetengah kumpulan secara aktif berusaha untuk meruntuhkan makam Sufi dan simbol warisan Sufi yang lain.

Selain pertikaian dalaman, tarekat Sufi juga dikritik kerana keterlibatan politik mereka. Walaupun sesetengah kumpulan secara sejarah mengekalkan autonomi daripada pihak berkuasa politik, yang lain telah menyelaraskan diri dengan kepentingan negara atau menentang rejim yang menindas. Hubungan kompleks ini menimbulkan persoalan tentang keaslian amalan spiritual mereka dan peranan mereka dalam landskap politik kontemporari.

Sifat dinamik tarekat Sufi membolehkan pelbagai tafsiran dan amalan, yang boleh mengakibatkan pandangan yang berbeza tentang legitimasi dan relevansi mereka dalam masyarakat moden. Semasa tasawuf menghadapi ketegangan antara prinsip spiritual sejagat dan amalan Islam tertentu, perdebatan yang berterusan mencabar perpaduan dan identiti komuniti dalam kerangka Islam yang lebih luas.

### HUBUNGAN KEROHANIAN DENGAN PARA NABI DAN PARA WALI

Tasawuf, sebagai dimensi rohani dalam Islam, memberi penekanan hubungan spiritual yang mendalam antara manusia dengan para nabi dan wali. Tradisi ini mengiktiraf Nabi Muhammad # sebagai model insan kamil dan sumber limpahan nur ketuhanan. Para wali dianggap sebagai pewaris rohani yang mewarisi warisan batin kenabian melalui bimbingan ilham dan tajalli. Melalui amalan seperti zikir. khalwat. dan ziarah. para salik menyambungkan diri mereka dengan sumber ilahi melalui warisan kenabian dan kewalian. Walaupun terdapat perdebatan dari golongan salafi atau literal, tasawuf tetap mengekalkan pengaruhnya sebagai sumber cinta, makrifat, dan tazkiyah dalam dunia Islam. Tasawuf muncul pada abad ke-7 atau ke-8 sebagai satu gerakan zuhud yang mencari makna batin di sebalik ritual formal Islam. Para sufi awal menekankan pengalaman langsung dengan berbanding hanya kepatuhan lahiriah. Menjelang abad ke-11, institusi seperti zawiyah dan khanaqah menjadi pusat kepada jaringan transnasional para sufi. menyebarkan Islam Mereka sambil menyesuaikan pendekatan rohani dengan

budaya tempatan. Perkembangan tarekat dan struktur silsilah memperkukuh pemindahan bimbingan rohani daripada guru kepada murid. Dalam tempoh ini, konsep pewarisan rohani para nabi melalui para wali juga semakin berkembang.

### Para Nabi sebagai Model Rohani

Dalam tasawuf, para nabi adalah wasilah utama antara Tuhan dan manusia. Nabi Muhammad adalah gudwah dan cermin kesempurnaan rohani. Ayat seperti Surah al-An'am (6:90)digunakan untuk menekankan teladan para nabi. Para sufi berusaha meneladani Nabi secara zahir Haqiqat dan batin. Konsep Muhammadiyyah muncul sebagai asas metafizik bahawa cahaya Muhammad adalah makhluk pertama dan sumber segala tajalli ilahi.

#### Pewarisan dan Peranan Para Wali

Para wali (awliya') dipandang sebagai kekasih Allah yang mempunyai hubungan istimewa dengan-Nya. Mereka dipercayai mewarisi limpahan kerohanian dari para nabi, khususnya dari Nur Muhammad . Dalam hierarki sufi, terdapat gelaran seperti qutb, abdāl, dan awtād. Setiap wali mempunyai maqam rohani tersendiri. Karamah para wali dianggap sebagai bukti hubungan mereka dengan alam malakut. Ziarah ke maqam mereka merupakan amalan rohani yang menyambungkan hati dengan silsilah kewalian yang bersanad kepada Rasulullah ...

### Amalan Rohani dan Sambungan Kerohanian

Zikir, khalwat, muraqabah, dan rabitah adalah antara amalan utama para sufi untuk menyambung hubungan rohani dengan para wali dan para nabi. Rabitah rohani dengan guru mursyid dan silsilahnya hingga kepada

Nabi memainkan peranan utama dalam memperolehi fuyudhat dan tajalliyat. Para salik juga menziarahi maqam para wali sebagai wasilah untuk mendekatkan diri kepada Allah. Kesedaran terhadap kehadiran rohani para wali dianggap memperkuatkan hati dan mempercepatkan maqam suluk.

### Pandangan Teologi dan Cinta Ilahi

Tasawuf menekankan cinta ('ishq) sebagai asas hubungan dengan Allah. Para sufi melihat para nabi dan wali sebagai manifestasi cinta Ilahi. Mereka tidak hanya menekankan syariah tetapi juga hakikat batiniah. Sufi besar seperti Jalaluddin Rumi dan Imam Rabbani menjelaskan bahawa para wali adalah bayangan nur kenabian dan berfungsi menyampaikan limpahan rahmat kepada umat. Konsep fana dan baqa dalam tasawuf menggambarkan perjalanan seorang salik dari diri sendiri kepada Tuhan melalui wasilah para wali dan nabi.

### Hubungan Kerohanian dengan Para Nabi dan Para Wali Menurut Tradisi Sufi Islam

Tasawuf, iaitu dimensi mistik dalam Islam, menekankan hubungan kerohanian yang mendalam dengan para nabi dan para wali sebagai unsur penting dalam ajaran dan amalannya. Muncul pada abad ke-7 atau ke-8 Masihi, tasawuf berkembang sebagai satu gerakan zuhud yang mencari pemahaman langsung dan mendalam terhadap ketuhanan, berbeza daripada pendekatan formalistik dalam amalan Islam. Tradisi ini bukan sahaja memuliakan para nabi, khususnya Nabi Muhammad 3, sebagai panduan sempurna menuju tauhid (keesaan Tuhan), tetapi juga menonjolkan peranan penting para wali (awliya) yang dipercayai mewarisi hikmah kenabian dan berfungsi sebagai perantara kerohanian bagi para

pencari. Hubungan antara para sufi dengan tradisi kenabian dicirikan oleh perpaduan penghormatan mendalam pengalaman peribadi yang langsung. Para nabi dilihat sebagai insan pilihan yang menerima ilmu wahyu Ilahi, manakala para wali pula dilihat mempunyai hubungan khas dengan Allah yang membolehkan mereka membimbing dan memberi syafaat kepada para pengikut mereka. Namun, kepercayaan terhadap keistimewaan para wali ini kadangkala menimbulkan kontroversi, kerana pengkritik berpendapat ia boleh mengaburkan kedudukan utama dalam para nabi Islam, seterusnya mencetuskan ketegangan dengan tafsiran yang lebih ortodoks terhadap agama ini.

Amalan-amalan sufi seperti zikir, khalwat, dan ziarah ke makam para wali berperanan dalam memperdalam hubungan kerohanian ini, serta mewujudkan rasa kesinambungan dan kebersamaan dalam kalangan pengamalnya. Tambahan pula, tarekattarekat sufi memainkan peranan penting Islam penyebaran dalam serta pengintegrasian ekspresi budaya pelbagai bangsa dalam masyarakat Muslim, dengan menyesuaikan metodologi kerohanian mereka kepada adat tempatan sambil mengekalkan asas-asas keimanan. Walaupun berdepan kritikan, daya tahan dan kemampuan adaptasi tasawuf terus memberi kesan besar terhadap lanskap menekankan spiritual Islam. dengan pentingnya cinta, pengalaman peribadi, dan komuniti dalam pencarian makrifat ketuhanan. Tasawuf, sering yang digambarkan sebagai cabang mistik dalam Islam, berakar sejak abad ke-7 atau ke-8 Masihi melalui gerakan para zuhud yang mencari hubungan kerohanian yang lebih mendalam, melebihi permukaan ritual Islam.

Aliran pengabdian ini mengembangkan ciri tersendiri yang membezakan sufi awal daripada gerakan warak yang lain, dengan menekankan pengetahuan langsung dan pengalaman terhadap ketuhanan. Istilah "sufi" dipercayai berasal daripada perkataan Arab sūf (bulu), merujuk kepada pakaian bulu kasar yang dipakai oleh para zahid yang mendahulukan rohani berbanding keduniaan.

Menjelang abad ke-11, komuniti sufi mula berorganisasi melalui institusi seperti zawiyah dan khanqah, yang menjadi tempat rehat bagi sufi pengembara. Institusiinstitusi ini berperanan besar dalam menyebarkan amalan tasawuf ke pelbagai wilayah, khususnya Asia Tengah dan Afrika Utara. dan membantu proses pengislaman kawasan perbatasan. Perkembangan ini mencipta jaringan nasab rohani yang rumit, menghubungkan wilayah-wilayah jauh melalui amalan dan kesetiaan bersama.

Realiti tarekat sebagai institusi transnasional bergantung kepada peredaran manusia, teks, dan gagasan termasuk perjalanan para guru yang membuka cabang baru, para murid yang mengembara mencari bimbingan, serta ziarah ke makam pengasas tarekat. Pertukaran pengajaran, syair kerohanian, dan surat menyurat antara pusat-pusat afiliasi memperkaya jaringan ini. Sepanjang sejarah, tasawuf menerima kritikan daripada para sarjana yang menganggap sebahagian amalan sufi sebagai bid'ah (rekaan) tanpa sandaran nas yang jelas. Kritikan ini sering menyasarkan ziarah kubur dan majlis muzik rohani, lebih-lebih lagi dengan kebangkitan gerakan Salafi dan Wahhabi moden. Namun, tarekat sufi telah bertindak balas dengan pelbagai strategi termasuk reformasi amalan yang dipertikai

serta penyusunan hujah teologis yang canggih untuk mempertahankan pendekatan mistik mereka. Perkembangan tasawuf turut menyaksikan perpecahan dan pertikaian warisan dalam tarekat yang berlainan, membawa kepada penubuhan tarekat yang khusus dengan silsilah ajaran masing-masing sejarah ini menggambarkan Konteks interaksi kompleks antara kerohanian, komuniti, dan amalan keagamaan yang membentuk tradisi sufi dan hubungannya dengan warisan kenabian dalam Islam.

### SIFAT KENABIAN DALAM TASAWUF

### Para Nabi sebagai Teladan

Dalam tasawuf, para nabi dipandang sebagai insan paling sempurna yang dilantik oleh Allah untuk membimbing umat manusia kepada tauhid. Al-Qur'an menekankan kelebihan para nabi: "Dan dirikanlah solat untuk mengingati-Ku" (Surah Ṭaha: 20:14) dan "Mereka itulah yang telah diberi petunjuk oleh Allah, maka ikutilah petunjuk mereka" (Surah 6:90). al-Anʿām: Ini mencerminkan pandangan sufi bahawa para nabi adalah perantara yang mutlak antara Tuhan dan manusia, memiliki kedudukan serta istimewa yang wajib dimuliakan.

### Konsep Awliya

Sufi juga mengiktiraf kewujudan para wali (awliya), iaitu individu yang dipercayai mewarisi sebahagian daripada ilmu dan pengalaman kenabian. Mereka dilihat sebagai tokoh rohani yang tinggi yang menarik dari khazanah kenabian tetapi tidak menyamai para nabi dalam martabat. Walaupun dalam kesusasteraan sufi terdapat naratif yang seolah-olah

menyamakan darjat wali dengan nabi, tafsiran sebegini bertentangan dengan ajaran Islam tradisional yang menegaskan bahawa hanya para nabi sahaja menerima wahyu dan membawa syariat.

### PARA WALI DALAM TASAWUF

### Pengenalan

Dalam tasawuf, para wali (awliya') dihormati sebagai perantara rohani yang mempunyai hubungan akrab dengan Allah. Perkataan walī bermaksud "sahabat", menandakan mereka sebagai "kekasih Allah" yang memiliki karamah serta kebolehan untuk membimbing orang lain dalam perjalanan rohani.

Para wali mula mendapat tempat dalam dunia Islam sekitar abad ke-12, dan kemudiannya menyebar ke India pada abad ke-13 melalui para sufi Parsi. Tokoh-tokoh seperti Nizamuddin Auliya, Fariduddin Ganj-i-Shakar, dan Khwajah Mu'inuddin Chisyti menyumbang besar kepada tatanan spiritual dan budaya di India.

### Peranan dan Sifat

Para wali dikaitkan dengan struktur hierarki rohani — termasuk Abdāl (pengganti), Awtād (penyangga), dan Qutb (kutub). Setiap darjat mempunyai peranan tersendiri dan dipercayai apabila seseorang wali wafat, pengganti akan dilantik oleh Allah. Para wali dikenal melalui kerendahan hati, kesucian jiwa, dan fana dalam Allah.

### Peranan Rasulullah #

Tokoh Nabi Muhammad adalah pusat dalam tradisi sufi, dan para pengamal tasawuf sangat menekankan kesempurnaan baginda serta keupayaannya memberi syafaat.

Tokoh-tokoh sufi seperti Bayazid al-Bistami terkenal dengan kecintaan melampau terhadap sunnah Rasulullah hingga kepada peniruan harfiah. Kesetiaan ini mencerminkan aspirasi sufi untuk mencontohi Nabi dalam mendekati Tuhan, serta menekankan cinta sebagai asas dalam pencarian makrifat.

### Karamah dan Makna Rohani

Para wali sering dikaitkan dengan karamah yang menzahirkan kedekatan mereka dengan Allah dan memperkukuh kepercayaan masyarakat terhadap mereka. Ini turut membawa kepada penubuhan makam dan tempat ziarah di mana para pencinta rohani mencari keberkatan dan bimbingan, memperlihatkan gabungan kepercayaan Islam dan budaya tempatan.

### Hubungan Langsung dengan Ilahi

Pemikiran sufi sering meneroka kemungkinan bahawa para wali tertentu boleh berhubungan langsung dengan Allah. Ungkapan-ungkapan ini bersifat puitis dan bertujuan menggambarkan kedalaman pengalaman rohani hasil amalan sufi. Namun, pengkritik berpendapat bahawa naratif sedemikian boleh mengelirukan dan mencairkan garis yang jelas antara kedudukan para nabi dan para wali.

### AMALAN ROHANI DAN HUBUNGAN KEROHANIAN

### Latar Sejarah

Peralihan daripada amalan individu kepada komuniti sufi tersusun berlaku antara abad ke-9 hingga ke-12. Guru-guru rohani mula mengumpulkan murid dan mengajar teknik penyucian jiwa. Komuniti ini, walaupun tidak formal, berasaskan karisma guru.

### Teras Metodologi

Amalan sufi memberi tumpuan kepada pengalaman langsung ketuhanan melalui teknik seperti pernafasan terkawal, gerakan, zikir, dan meditasi. Zikir merupakan pusat amalan yang bertujuan menumpukan perhatian dan menyucikan kesedaran.

### Khalwat dan Latihan Intensif

Khalwat (uzlah) adalah amalan utama dalam banyak tarekat, melibatkan doa, puasa, dan zikir secara intensif. Walaupun kaedah berbeza mengikut tarekat, prinsip pengasingan sementara demi kerohanian tetap menjadi tunjang.

### Hubungan dengan Nabi dan Wali

Hubungan dengan para nabi dan wali dianggap teras dalam amal sufi. Para wali dilihat sebagai waris para nabi, dan menziarahi makam mereka memperkukuh hubungan rohani serta kesinambungan silsilah.

### Doa dan Hubungan Ilahi

Doa dilihat sebagai jalan mendekati Tuhan dalam dunia yang mengganggu. Dengan menyebut nama-nama Ilahi, sufi berusaha memelihara hubungan hati dengan Tuhan, kerana mereka yakin doa yang ikhlas pasti diberi balasan rahmat.

### Kedekatan dengan Tuhan

Tasawuf menekankan hubungan akrab antara manusia dan Tuhan, melalui konsep wali yang disebut dalam ayat seperti Surah al-Baqarah (2:257) dan Surah Yunus (10:62). Wali dianggap sebagai model aspirasi bagi pencinta Tuhan.

### Makna Kewalian dan Pengalaman Mistik

Wali bukan sekadar kedudukan peribadi tetapi pemilihan Ilahi. Jalan kerohanian sufi menuntut penundukan ego dan dunia, serta pembentukan batin untuk meraih makrifat seperti para wali. Tasawuf menegaskan bahawa pengetahuan tentang Tuhan hanya diperoleh melalui pengalaman rohani, bukan semata-mata ajaran formal. Ini kadangkala menimbulkan ketegangan dengan ulama tradisional.

### PANDANGAN TEOLOGI

### Gabungan Syariah, Tariqah, dan Hakikat

Tasawuf memadukan syariah (undangundang), tariqah (jalan rohani), dan hakikat (kebenaran batin). Ketiga-tiganya saling bergantung dalam memandu seorang salik menuju tauhid.

### Cinta sebagai Asas

Konsep cinta menjadi teras utama tasawuf — cinta yang membawa kepada makrifat. Sufi percaya bahawa melalui cinta, manusia dapat melihat Tuhan dalam dirinya dan orang lain, menuju kesatuan dalam kepelbagaian.

### **Penutup**

Tradisi sufi menawarkan satu dimensi kerohanian yang mendalam dalam Islam, dengan menekankan bahawa hubungan dengan para nabi dan para wali bukan hanya sejarah tetapi kesinambungan rohani yang hidup. Hubungan ini, jika difahami dengan landasan syariah dan akidah yang sahih, bukan memperkaya sahaja pengalaman rohani umat Islam, tetapi juga membentuk komuniti yang bersatu melalui cinta, bimbingan, dan warisan kerohanian. Tasawuf kekal sebagai sumber kesuburan batiniah yang meneruskan kesinambungan cahaya kenabian melalui para pewarisnya: para wali Allah.

### Nota Kaki Ilmiah

- Al-Qur'an, Surah al-An'ām (6:90): "Mereka itulah yang telah diberi petunjuk oleh Allah, maka ikutilah petunjuk mereka."
- Imam al-Qushayri, al-Risalah al-Qushayriyyah, ed. `Abd al-Halim Mahmud (Kaherah: Dar al-Ma`arif, 1966), hlm. 122.
- Annemarie Schimmel, Mystical Dimensions of Islam (Chapel Hill: University of North Carolina Press, 1975), hlm. 196.
- Imam Rabbani, Maktubat, Surat ke-1, Jilid 1: konsep 'Fana fi al-Rasul' dan pewarisan rohani.
- Abu Nasr al-Sarraj, Kitab al-Luma`, ed. Reynold A. Nicholson (Leiden: Brill, 1914), hlm. 150.

## 4. SISTEM SILSILAH DALAM TAREKAT-TAREKAT SUFI MUKTABAR

Silsilah atau sanad merujuk kepada rangkaian transmisi spiritual dan keilmuan yang tidak terputus dari Rasulullah # melalui para masyaikh sufi hingga ke zaman kini. Setiap tarekat sufi yang sahih menegaskan keasliannya autentik dengan menelusuri sanadnya hingga Rasulullah 3. Bahkan, seperti ditegaskan dalam sumber modern: "semua tarekat Sufi yang benar mempunyai silsilah yang dapat ditelusuri kepada Nabi Muhammad # melalui Ali bin Abi Talib atau Abu Bakar ash-Shiddiq". Rasulullah sendiri mengajarkan zikir kepada Abu Bakar dan Ali (رضى الله عنهما) dengan cara berbeda, dan ilmu dzikir ini diwariskan secara berantai dari generasi ke generasi, menjadi dasar berdirinya berbagai tarekat. Pendek kata, silsilah zahir dan batin merupakan "jejak" guru dan murid yang menghubungkan penganut tarekat langsung kepada Nabi s dan meningkatkan barakah serta ketauhidan di kalangan pengikut tarekat tersebut. Penyelidikan ini adalah menyeluruh tentang sistem silsilah dalam semua tarekat Sufi muktabar dari abad pertama Hijrah hingga hari ini. Kajian ini akan merangkumi sanad zahir dan batin iaitu ijazah ilmiah dan ruhaniyah, serta menggunakan sumber klasik dan moden seperti Maktubat Imam Rabbani, Qushayri, Jami' al-Karamat, serta tesis akademik kontemporari

### Latar Sejarah dan Asal-Usul Silsilah Tarekat

Akar spiritual tarekat mula berkembang pada abad-abad awal Hijrah, seiring wujudnya tokoh-tokoh sufi besar seperti Hasan al-Basri dan para sahabat tabi'in lainnya. Dalam risalah-risalah klasik seperti Risalah al-Qushayriyyah, para ulama sufi menegaskan bahwa Sufisme sejatinya mewarisi tradisi Rasul secara langsung. Al-Qushayri menulis bahawa "para sufi adalah ahli waris yang sah Nabi dan para Sahabatnya", menandakan kesinambungan rohani tersebut. Pada abad ke-4–6 H lah terbentuk tarekat-tarekat formal pertama, misalnya Qadiriyyah (Abdul-Qadir al-Jailani), Suhrawardiyyah (Abu Najib al-Suhrawardi), serta awal mula silsilah Naqsyabandiyyah.

Setiap tarekat mulai menyusun aturan pengajaran dan ijazah (الجازة) kepada muridmuridnya, mencatat sanad secara tertulis maupun lisan untuk ilmu syariat, tasawuf, dan amalan khusus. Meskipun mekanisme persisnya tidak banyak tercatat di sumber primer, namun tradisi lisan para masyaikh menegaskan pentingnya sanad sebagai jaminan kesahihan ajaran.

Seiring waktu, struktur silsilah tiap tarekat menjadi semakin teratur. Para guru (murshid) mulai menobatkan khalifah (generasi penerus) dengan sanad ijazah yang meliputi kedua dimensi: ijazah ilmiah (sanad zahir untuk transmisi ilmu syar'i) dan ijazah ruhani (sanad batin untuk penyerahan hakekat). Contoh klaim awal kehendak ilahi ini dapat dilihat dari riwayat yang menyebut Rasulullah mengajarkan zikir kepada Ali dan Abu Bakar, lalu sanad itu diturunkan ke murid-murid berikutnya hingga membentuk dasar tarekat.

Dalam konteks ini, silsilah bukan sekadar silsilah hadis: ia mencakup maqam (kedudukan) dan hal (keadaan spiritual) yang berpindah dari guru ke murid, sebagaimana dicatat para penulis modern bahwa silsilah tasawuf mewujudkan "transmisi hidup" (living transmission) dari hal dan maqam sufi dari satu generasi ke generasi berikutnya.

### Pengembangan Silsilah dalam Tarekat-Tarekat Utama

Perbandingan silsilah beberapa tarekat besar menggambarkan pola yang serupa namun berlainan secara detail. Misalnya Naqsyabandiyyah (نقشبندية) – terkadang disebut silsilah Dzahabiyah, menelusuri jalurnya dari Rasulullah # melalui Abu Bakar aṣ-Ṣiddiq (رضى الله عنه) ke Salman al-Farisi, Qasim bin Muhammad bin Abu Bakar, Ja'far al-Sadiq dan seterusnya hingga pendirinya, Khwajah Baha' al-Din Nagsyaband (abad ke-8 H). Sililah ini unik karena bermula dari Abu Bakar, berbeda dengan kebanyakan tarekat lain yang memilih jalur Ali. Qadiriyyah (القادرية) yang didirikan oleh Abdul Qadir al-Jailani (w. 561 H) juga menautkan sanadnya ke Nabi , melalui jalur keturunan dan pengajian Abdul Qadir sendiri. Sementara (الشاذلية) Shadziliyyah mengalirkan sanadatnya lewat Ali bin Abi Talib – Hasan Jabir bin Abdullah – dan seterusnya hingga Abu al-Hasan al-Syadzili (w. 656 H). Chisytiyyah (الچشتية) yang berkembang pesat di Asia Selatan memulai silsilahnya dari Ali (رضى الله عنه) – Hasan al-Basri – Abdul Wahid bin Zaid - Ibrahim ibn Adham – Abu Ishaq asy-Syami (pendiri tarekat Chisyti) - hingga Mu'inuddin Chisyti (w. 632 H) di Ajmer.

- Naqsyabandiyyah: Berakar dari Abu Bakar aş-Şiddiq kemudian ke Salman al-Farisi, Ja'far aş-Şādiq, Bahauddin Naqsyaband.
- Qadiriyyah: Pendirinya, Abdul Qadir al-Jilani, dikenal mewarisi

- sanad ke Rasul # melalui silsilah ilmu dan tarekat naungan beliau.
- Syadziliyyah: silsilah dimulai dari Nabi <sup>®</sup> – Ali bin Abi Talib – Hasan – Jabir bin Abdullah – ... – Abu al-Hasan asy-Syadzili.
- Chisytiyyah: Silsilah Rasul <sup>®</sup> Ali

   Hassan al-Basri Abdul Wahid −
   Ibrahim Adham Abu Ishaq asy Syami Mu'inuddin Chisyti dan cabang-cabangnya.
- 5. Suhrawardiyyah, Rifaiyyah, dan lainnya: Setiap tarekat muktabar menyusun silsilah serupa, biasanya bermula dari Nabi menerusi Ali atau Abu Bakr; seperti Suhrawardi mengaitkan gurunya (Abu Hafs al-Suhrawardi) kepada tradisi Sufi Baghdad, Rifai melalui jalur Ahlul-Bayt (al-Kazim, al-Sadiq) dan seterusnya.

Setiap sanad di atas dijaga secara tertib oleh para mursyid. Sebagai contoh, dalam struktur tarekat seorang murshid agung memegang posisi pusat, kemudian di bawahnya terdapat khalifah-khalifah senior yang diberi ijazah untuk melatih murid baru. Selanjutnya muncul tingkat muqaddam pembantu mursyid di tingkat lokal serta barisan murid yang berjanji setia bay'ah kepada tarekat. Model ini dicatat sebagai hirarki tarekat: shaykh murshid utama, khalifah, muqaddam dan murid. Formalisasi sanad ilmiah dan ruhani ini menegaskan otoritas tarekat sekaligus menjamin kontinuitas ajaran dalam skala luas.

### Sanad Zahir dan Sanad Batin

Silsilah Sufi berwujud ganda: sanad zahir ilmiah dan sanad batin ruhani. Sanad zahir mencakup pengesahan keilmuan secara formal: seorang murid menerima ijazah ilmiah (إجازة علمية) untuk mengajarkan kitab-kitab hadits, fikih, tafsir, atau wirid tarekat tertentu. Misalnya, murid diberi sanad riwayah hadits dari gurunya, serta ijazah mutlaqah dalam zikir lisan maupun tulisan sufi. Sebaliknya, sanad batin adalah aliran karamah dan barakah rahasia yang diberikan guru melalui latihan spiritual. Ia sering diistilahkan ijazah haqiqi atau ijazah laduniyyah, yakni "pemberian nur" yang menyertai izin memasuki maqam-maqam tarekat.

Inti sanad batin tercermin dalam "transmisi hidup" hal dan maqam antara guru dan murid. Dalam tradisi ini, kemampuan ruhani seperti pengalaman ma'rifah atau kasyaf diyakini melalui sanad yang bersambung, sama seperti sanad al-Ḥadits menjamin keaslian ilmu lahir.

### Peranan Murshid dan Pewaris Sanad

Mursyid (مرشد) adalah ujung tombak pewarisan sanad dalam tarekat. Beliau tidak hanya berperan sebagai guru syariat, tetapi juga sebagai pembimbing hakikat. Seorang mursyid yang berkompeten akan melatih murid dalam wirid-wird khusus, metode khalwat, serta memberi khilafah sebagai pengangkatan pengganti kepada murid terbaik untuk meneruskan tarekat.

Setiap pengangkatan khalifah melibatkan penyerahan ijazah, baik lisan mahupun yang tertulis mencantumkan sanad keilmuan dan spiritual. Struktur hierarki tarekat modern menggambarkan hal ini: murshid puncak, diikuti khalifah berperingkat, muqaddam lokal, dan murid awam. Misalnya, dalam upacara baiat, murid membaiat mursyid secara formal dan menerima wejangan tarekat serta sertifikat sanad, menandakan penerimaan barakah dan autoriti spiritual.

Dengan cara ini, peran murshid menjadi krusial dalam memastikan sanad tidak putus, menjaga kemurnian amalan tarekat, serta mentransmisikan warisan para wali ke generasi penerus.

### Kepentingan dan Fungsi Silsilah

Keberadaan silsilah dalam tarekat sufi memiliki banyak fungsi penting. Secara doktrinal, ia memberi legitimasi ajaran tarekat: sanad yang sahih menunjukkan guru dan murid selaras dengan Sunnah dan jalan sahabat. Silsilah juga menjadi model teladan; dengan menelusuri guru-guru mulia sepanjang zaman, murid memperoleh contoh akhlak dan metode spiritual yang ditiru. Ia menciptakan patut keterkaitan dengan zaman awal Islam" (foundational period), sehingga pengamal tarekat merasa berada dalam kelanjutan sejarah keagungan dan doa-doa Nabi #. Lebih jauh, silsilah membedakan tarekat sufi dari kelompok lain: rantai sanad yang utuh menjadi pembeda autoritas spritual tarekat dalam tradisi Ahlus Sunnah.

Pentingnya silsilah juga terletak pada terhadap bid'ah fungsi preventif penyelewengan. Dengan sanadatnya tersimpan, amalan tarekat dapat diverifikasi kemurniannya. Secara analogi, seperti sanad hadis yang menghindarkan kesalahan silsilah periwayatan, tarekat menghindarkan murid dari ajaran yang asing atau berideologi sesat.

Ulama tasawuf klasik Imam Qushayri serta peneliti modern sepakat bahwa tidak tersambungnya silsilah merupakan indikasi kelemahan suatu tarekat. Oleh sebab itu, setiap tarekat senantiasa mengawasi sanadnya: pergantian mursyid-pemimpin hanya dilakukan antar individu yang memang telah mendapat ijazah lengkap, agar rantai warisan ruhani tidak terputus.

### Kesimpulan

Silsilah dalam tarekat sufi adalah elemen fundamentalseperti talian darah spiritual yang menghubungkan setiap murid kepada Nabi 3. Sejarah menunjukkan bahwa mulai dari abad-abad awal Islam, berbagai tarekat membentuk rangkaian sanad ilmiah dan ruhani untuk menjaga warisan ahlak dan hakikat sufi. Melalui sanad zahir dan batin inilah ilmu syariat dan maqam ma'rifah diwariskan. Perbandingan antara tarekat seperti Naqsyabandiyyah, Qadiriyyah, Syadziliyyah, dan Chisytiyyah memperlihatkan pola warisan turunmenurun serupa dengan variasi kecil beberapa melalui jalur Ali, sebahagian lagi melalui jalur Abu Bakar.

Para mursyid bertugas mempertahankan silsilah ini, sehingga ilmu tarekat yang diajarkan tetap otentik dan terjaga dari penyimpangan. Dengan demikian, silsilah menjadi sarana validasi otoritas tarekat dan perlindungannya terhadap bid'ah. sebagaimana ditegaskan bahawa sanad silsilah tersebut "establish doctrinal legitimacy" serta mentransmisikan maqam spiritual dari guru ke murid. Kajian ini menunjukkan bahwa silsilah adalah inti struktur tarekat sufi mengikat tradisi ilmu, amalan, dan spiritualitas ke sumber awal Islam.

Rujukan: Penjelasan di atas disusun berdasarkan literatur tasawuf klasik dan kontemporer, termasuk pandangan Imam al-Qushayri dalam Risalah al-Qushayriyyah, tesis dan artikel modern tentang tarekat, serta silsilah yang tercatat dalam karya referensi Wikipedia seperti Naqsyabandiyyah, Qadiriyyah, Syadziliyyah, dan Chisytiyyah.

### Glosari Istilah Sufi:

**Sufi:** Ahli tasawuf yang menekankan penyucian jiwa dan makrifat.

Wali (Awliya): Kekasih Allah yang diberi karamah dan bimbingan ilham.

**Tarekat:** Jalan rohani yang diwarisi melalui Silsilah sufi.

**Zikir:** Ingatan kepada Allah melalui lafaz dan renungan batin.

**Khalwat:** Pengasingan diri demi tumpuan kepada Allah.

Rabitah: Hubungan rohani dengan guru sufi atau Rasulullah ...

Haqiqat Muhammadiyyah: Hakikat nurani Nabi Muhammad yang pertama dicipta.

**Fana:** Lenyapnya diri dalam kesedaran akan Allah.

**Baqa:** Kekal bersama Allah selepas fana.

# 5. SEJARAH DAN PERANAN KONTEMPORARI TAREKAT-TAREKAT SUFI MUKTABAR

### Abstrak:

Artikel ini mengkaji secara mendalam sejarah, sanad silsilah, ajaran doktrin, dan peranan kontemporari bagi tarekat-tarekat Sufi muktabar: Naqsyabandiyyah, Mujaddidiyyah, Khalidiyyah, Qadiriyyah, Shadziliyyah, Chisytiyyah, Badawiyyah, Idrisiyyah, Junaidiyyah, Suhrawardiyyah, Kubrawiyyah, dan Madariyyah.

Kajian berpandukan kajian kepustakaan klasik seperti Maktubat Imam Rabbani, Risalah al-Qushayriyyah, Jami<sup>°</sup> Karamat, dan kajian moden menunjukkan bahawa setiap tarekat memiliki pengasas dan silsilah tersendiri, prinsip-prinsip ajaran yang unik, serta sumbangan signifikan dalam sejarah intelektual dan rohani umat Islam. Konsep utama seperti zikir hati Naqsyabandiyah, konsep fana dalam Qadiriyyah, dan toleransi dalam Chisytiyyah dibincangkan, bersama-sama dengan perkembangan kontemporari tiaptiap tarekat di berbagai kawasan. Hasil analisis menunjukkan kedua persamaan misalnya semua menelusuri pengajaran spiritual ke Nabi Muhammad, perbezaan metodologi misalnya zikir jali dan khafi, amalan musik dan puasa, pendekatan politik dan sosial di kalangan tarekat-tarekat ini.

Artikel ini menyimpulkan bahawa tarekattarekat Sufi muktabar terus memainkan peranan penting dalam pembentukan kebudayaan Islam kontemporari melalui warisan spiritual dan sosial masing-masing.

**Kata Kunci:** Tasawuf, tarekat, silsilah, zikir, Naqsyabandiyyah, Qadiriyyah, Chisytiyyah, Suhrawardiyyah.

### 1. Pendahuluan

Tarekat dalam tradisi Sufi Sunni merujuk kepada jaringan spiritual yang disusun secara silsilah, menghubungkan murid kepada guru mursyid dan seterusnya kepada Nabi Muhammad 3. Menurut al-Qushayri dalam Risalah al-Qushayriyyah, tasawuf bukanlah amalan sesaat, tetapi jalan batin "haqīqat" yang terikat dengan syariah Islam. Sebagai contoh, Tarekat Syadziliyyah mula diasaskan oleh Abu al-Hasan al-Syadzili abad ke-13, dan asasnya menekankan pemurnian hati selaras dengan ajaran al-Quran dan Sunnah. Jurnal dan kajian kontemporari menyatakan bahawa tarekat-tarekat utama memainkan peranan penting dalam sejarah Islam, misalnya menyebarkan ajaran tasawuf serta penglibatan dalam bidang sosial-politik. Sebahagian besar tarekat seperti Qadiriyyah, Chisytiyyah, Suhrawardiyyah, sebagainya menjejaki silsilah kerohanian hingga kepada Nabi melalui Ali Talib, sedangkan Abi Tarekat Nagsyabandiyah unik kerana memiliki sanad berganda yang melalui dua khalifah, Abu Bakar dan Ali. Pendekatan kajian ini bersifat literatur, menelaah teks klasik, misalnya Maktubat Imam Rabbani dan sumber sejarah serta tesis kontemporari untuk menggali maklumat setiap tarekat.

### 2. Metodologi

Kajian ini menggunakan kaedah kajian literatur dan analisis perbandingan. Sumber primer diambil daripada manuskrip dan kitab-kitab klasik seperti Risalah al-Qushayriyyah, Maktubat Imam Rabbani, dan Jamiʻal-Karamat al-Awliya', manakala sumber sekunder merangkumi artikel

akademik. disertasi universiti. dan ensiklopedia (tulisan terkini mengenai tasawuf). Informasi tentang silsilah sanad dan ajaran utama dipadankan antara sumber lama dan kajian moden. **Analisis** perbandingan dilakukan dengan melihat perbezaan doktrin zikir, spiritualisme, amalan dan peranan sosial-politik setiap tarekat. Setiap bahagian kajian disusun mengikut tarekat secara tersendiri, diakhiri dengan analisis perbandingan keseluruhan.

### 3. Perbincangan

### 3.1 Tarekat Naqsyabandiyyah

Tarekat Sejarah dan Pengasas: Naqsyabandiyyah didirikan di Asia Tengah pada abad ke-14M oleh Khwajah Bahauddin al-Bukhari al-Naqsyabandi (1318–1389M). Ia mengambil daripada tempat asal pengasas, Nagshband, Bukhara. Kaedah Naqsyabandiyyah mendapat pengaruh besar daripada perintis sebelumnya seperti Khwajah Yusuf Hamadani (w. 1140M) dan Abu al-Khāliq al-Ghujduwānī (1103–1179M). Tokoh terakhir dalam rantai rantau Asia Tengah ini, Khwajah Bahauddin Nagsyaband, memperkemas amalan tarekat.

Sanad Silsilah: Para Guru-guru Naqsyabandiyyah menelusuri sanad rohaniah mereka hingga Nabi Muhammad melalui dua jalur silsilah utama: satu melalui khalifah Abu Bakar, dan satu lagi melalui Ali bin Abi Thalib. Sanad khas ini menjadikan Naqsyabandiyyah dikenali sebagai "penghimpunan dua samudera" (jam'al-bahrayn).

Prinsip dan Amalan Doktrin Utama: Naqsyabandiyyah terkenal dengan amalan zikir khafi, zikir hati tanpa suara. Menurut catatan sejarah tarekat ini, guru awal seperti Abu al-Khāliq Ghujduwānī menekankan berzikir dalam hati secara tersembunyi. Latihan-latihan khusus seperti khauf, rajā', dan sebagainya, diturunkan secara lisan di kalangan khalifah tarekat. Berbeza dengan beberapa tarekat lain, Naqsyabandiyyah menegaskan suluk yang warak dan mengekalkan kesederhanaan serta ketaatan tegas kepada Syari'ah.

### Perkembangan Kontemporari:

Naqsyabandiyyah telah menjadi salah satu tarekat Sufi terpenting di Asia Selatan dan Asia Tengah. Di anak benua India, Naqsyabandiyyah menjadi pengaruh utama sejak abad ke-17M: tokoh seperti Baqi Billah pengasas cabang India, muridnya Ahmad Sirhindi (1564–1624M) telah menanamkan ajaran ini ke dalam masyarakat Indo-Muslim. Sirhindi dikenali sebagai Mujaddid al-Thani Alf "Pembaharuan Milenium Kedua", dan cawangan Naqsyabandiyyah dikenali sebagai Mujaddidiyyah setelah kewafatan beliau. Pada abad ke-17, Naqsyabandiyyah juga tersebar ke Syria melalui Syaikh Murād 'Ali al-Bukhari, munculnya cabang Muradiyyah di Damsyik.

Sekitar 1820M, Syaikh Khalid al-Baghdadi menghidupkan kembali Nagsyabandiyyah secara besar-besaran; selepas kematiannya tarekat cabang beliau dikenal sebagai Khalidiyyah. Turki Uthmaniyah, Di khalifah Nagsyabandiyyah bahkan diiktiraf sebagai ketua tasawuf Baghdad. Pada masa kini, Naqsyabandiyyah terus aktif di Asia Tengah, Asia Selatan seperti Pakistan, Timur Tengah Damaskus, Mesir dan bahkan Asia Timur, contohnya cabang Khufiyyah dan Jahriyah di China. Ciri-ciri tarekat ini zikir hati, disiplin zuhud, dan silsilah spiritual yang bersih tetap menjadi fokus pengamal moden Nagsyabandiyyah, termasuk di kalangan pengikut di Asia Tenggara.

### 3.2 Tarekat Mujaddidiyah

Sejarah dan Pengasas: Mujaddidiyyah sejatinya adalah cabang Naqsyabandiyyah di India yang diasaskan oleh Imam Ahmad Sirhindi (1564–1624M), yang digelar Mujaddid Alf Tsani "Pembaharu Milenium Kedua". Selepas Baqi Billah (w. 1571) menyebarkan Naqsyabandiyyah ke India, Ahmad Sirhindi mengambil kepimpinan tarekat tersebut selepas kematian gurunya. Sirhindi menekankan pemurnian akidah dan kepatuhan syariah dalam tarekat.

Sanad Silsilah: Sanad Mujaddidiyah berpunca dari sanad Naqsyabandiyyah yang sama kepada Nabi melalui Abu Bakar dan Ali, kerana Mujaddidiyyah adalah kesinambungan langsung tariqat Naqsyabandiyyah.

Prinsip dan Amalan Doktrin Utama: Ajaran Mujaddidiyah memfokuskan konsep Wahdat al-Syuhūd iaitu kesatuan penyaksian yang menegaskan realiti ilahi disaksikan oleh hati, tetapi tetap dalam kerangka syariah berbeza dengan pandangan panteistik lain Wahdat al-Wujūd. Sirhindi juga bertegas menolak bidaah, dan meningkatkan sistem tarbiyyah murid yang ketat. Amalan muzakarah, wirid, dan doa Nagsyabandiyyah diwarisi; namun Sirhindi menambah penekanan kepada membaca shalawat dan menjaga syariat dalam tiap lapisan tarekat. Bijak pandai seterusnya seperti Shah Waliullah Dehlawi abad ke-18, meneruskan legasi Mujaddidiyyah di Asia Selatan.

Perkembangan kontemporari silsilah Mujaddidiyyah sangat terlihat di India-Pakistan: ia melahirkan jaringan madrasah Ahli Sunnah seperti angkatan Deoband, serta pengaruh dalam golongan tasawuf yang konservatif.

### 3.3 Tarekat Khalidiyyah

Sejarah dan Pengasas: Khalidiyyah adalah cabang Naqsyabandiyyah yang diasaskan oleh Khwajah Khalid Baghdadi (1779–1827M) di Baghdad, Iraq. Beliau meningkatkan pengaruh Naqsyabandiyyah di negeri Uthmaniyah pada awal abad ke-19, sehingga selepas kematiannya tarekatnya dinamai mengikut namanya. Khalid al-Baghdadi memperluas tarekat ke Mesir, Syria, dan Asia Barat Laut, berbeza gaya dengan para pengikut Naqsyabandiyyah sebelumnya.

Sanad Silsilah: Sanad Khalidiyyah tetap merujuk kepada sanad Naqsyabandiyyah asal. Khalid menjadi khalifah utama Silsilah Naqsyabandiyyah setelah Sirhindi, lalu pengikutnya memanggil tarekat ini "Naqsyabandiyyah al-Khalidiyyah".

Prinsip dan Amalan Doktrin Utama: Khalidiyyah mengekalkan ciri utama Naqsyabandiyyah seperti zikir hati, namun memadukan praktik yang lebih tercetak kepada masyarakat. Ia juga terkenal dengan taqarrub badan yang dekat antara murid dan kebiasaan mursyid, melawat makam khalifah serta wirid bersama. Khwajah Ahmad Ashiq dari Mesir, misalnya, merupakan salah seorang khalifah Khalidiyyah yang membina khangah besar di al-Qahirah pada abad ke-19. Doktrin Khalidiyyah menekankan disiplin zuhud serta suluk yang konsekwen, selari visi Syaikh Khalid menekankan yang keseimbangan syariat dan hakikat.

Perkembangan Kontemporari: Selepas kewafatan Syaikh Khalid, tarekatnya menyebar luas terutamanya di Syria, Lebanon, Mesir, dan Turki. Beberapa cabang kajiannya bertahan hingga kini seperti cabang Mu'anadiyyah di Mesir. Di Asia Selatan, Tarekat Khalidiyyah juga

memasuki kepulauan Melayu lewat kontak ulama pertengahan abad ke-19, dan ramai mursyid diaspora Khalidiyyah di Asia Tenggara telah mengembangkan tarekat ini di Indonesia dan Malaysia walaupun ini kajian niche yang memerlukan rujukan khusus. Khalidiyyah kontemporari sering menampilkan majlis zikir bersama berselawat dan pengurusan masjid, dengan anggota yang masih mengekalkan tradisi tarbiyah Naqsyabandiyyah aliran lama.

### 3.4 Tarekat Qadiriyyah

**Tarekat** Sejarah dan Pengasas: Qadiriyyah diasaskan oleh 'Abdul-Qadir (1077–1166M) al-Jīlānī di Baghdad. Beliau, seorang ulama kelahiran Jilān (Iran) dan bermukim di Baghdad, terkenal sebagai besar tasawuf Sunni. guru Setelah wafatnya, anak beliau, 'Abd al-Razzāq almenulis Jīlānī, hagiografi ayahnya, menegaskan status al-Jīlānī sebagai pendiri tarekat yang tersohor.

Sanad Silsilah: Qadiriyyah menyalurkan sanad tasawufnya melalui jalur Ahlul Bait Imam Hasan bin Ali dan sufi awal seperti Al-Ḥassan al-Baṣri, Habib al-Ajami, Dawud al-Tāʾī, Marūf al-Karkhī, Sari al-Saqāti, Junayd al-Baghdādī, Abu al-Ḥasan al-Khankānī, hingga kepada Abdul-Qadir sendiri. Mengikut tradisi tariqat, Abdul-Qadir adalah nasab Ahlul Bait keturunan Hassan atau Hussain, sekaligus menjadikan sanad spiritual Qadiriyyah bermuara ke Nabi ...

Prinsip dan Amalan Doktrin Utama: Qadiriyyah tidak memiliki ritual tersendiri di luar Syariah; namun ia terkenal dengan konsep faqīr sebagai pengemis rohani dan pancaran karamah. Ajaran fikr kesedaran Allah dan fana kehilangan diri kepada-Nya ditegaskan oleh Syekh Abdul-Qadir. Selepas meninggalnya, silsilah dan teks

pelajaran Qadiriyyah tersebar luas. Di Asia Selatan, Sultan Bahu (1628–1691M), wali dan pujangga sufi Punjab, merupakan salah seorang penyebar utama metode Qadiriyyah. Beliau menulis banyak puisi Punjabi yang menekankan cinta 'isyiq dan fana dalam Tuhan, menyerukan "jalan mendekat kepada Tuhan bukan melalui amalan zahir semata".

Perkembangan Kontemporari: Sejak abad ke-15, Qadiriyyah meluas ke Afrika Utara, Eropah Selatan, Turki, Sepanyol, dan Afrika Barat. Khirqa dan tarekat Qadiri dibawa oleh ulama Mauritania keluarga Kunta, tanah Maghribi, hingga ke Hausa di Nigeria. Misalnya, Syaikh 'Uthmān dan Fodio (1754–1817, Gobir) menjadikan Qadiriyyah sebagai asas ajarannya dan menggunakannya dalam gerakan politik jihad Sudan. Begitu juga, Syekh Syed Madad Ali, pengasas tarekat Naushahi cabang Qadiri dan pengaruh Tablighi Jamaat di Asia Selatan, bersandar pada silsilah Qadiriyyah. Kini Qadiriyyah tetap dianggap salah satu tarekat terbesar, dengan ribuan ribuan pengikut di Asia Selatan, Maghribi, dan Afrika Sub-Sahara. Secara umum, ciri Qadiriyyah kontemporari adalah penekanan pada tasawuf cinta 'isyq, zikir bersama, dan keberadaan khalifah yang aktif mendidik masyarakat.

### 3.5 Tarekat Syadziliyyah

Sejarah dan Pengasas: Tarekat Syadziliyyah diasaskan oleh Abu al-Hasan al-Shadhili (1196–1258M) di Maghrib, Afrika Utara. Beliau dikenang sebagai "penyejuk hati" yang memberikan panduan tasawuf kepada rakyat jelata. Tarekat ini kemudian berkembang pesat di Maghribi, Mesir, dan juga memasuki India dan Turki. Menurut satu sumber, ramai pengikut Syadzili menamakan diri "Syadzili"

sebagai penghormatan kepada pendiri tariqat ini.

Sanad Silsilah: Meskipun silsilah Syadzili tidak tercatat sebagaimana Naqsyabandiyyah atau Chisyti, tradisi Sufi mengakui al-Syadzili menurunkan ajarannya melalui guru-guru tasawuf awal yang bersanad ke 'Ali. Antaranya termasuk Ibn Abbaladh, wali-wali Maghribi, lalu kepada Syaikh Syadzili sendiri. Tradiisi lisan menyatakan sanadnya bersambung hingga Nabi melalui garis keturunan Nabi.

Prinsip dan Amalan Doktrin Utama: Ciri khusus Syadziliyyah adalah kesederhanaan, menghindari eksesitas, dan fokus pada zikir jali, zikir terang. Tokoh Syadzili ternama seperti Ibnu 'Aṭā' Allāh al-Iskandari pengarang Ḥikam dan Ahmad al-Zarrūq menekankan tafaqquh fi al-din pemahaman Syaikh al-Syadzili agama. sendiri mengajarkan zikir disebut "Hadhrat al-Tawakkul" dan "Hadhrat al-Khushu"". Selain itu, tarekat ini kaya dengan tradisi kesusasteraan tasawuf; misalnya puisi pujaan Syadzili seperti Dala'il al-Khayrat oleh Muhammad al-Jazuli dan al-Burda oleh al-Būṣīrī walaupun karya-karya ini tidak eksklusif hanya untuk pengikut Syadzili, namun banyak penyokong tarekat ini menghidupkan syair-syair raja ini dalam zikir.

### Perkembangan Kontemporari:

Syadziliyyah telah mekar ke seluruh Maghribi termasuk cabang Darqawiyyah dan 'Alawiyyah, hingga ke Turki, Suriah, dan Asia Tenggara. Cabang pengasas berpengaruh seperti Shadzili Fāṣī oleh Imam Fāṣi, tersebar di India, Sri Lanka, Indonesia dan Darqawiyyah oleh al-Dārqāwī, senang ditemui di Maghribi. Kontemporari ini, Shadziliyyah ditandai oleh majlis dzikir kolektif, penekanan pada

keikhlasan serta tradisi tasawuf beralaskan syariah. Banyak ulama Tunisia, Algeria, Syria termasuk pendiri tarekat Alawiyyah, Ahmad al-Alawī adalah pengikut cabang Darqawiyyah. Kesan Syadziliyyah modenis juga terserlah melalui gerakan filantropi dan pendidikan sufi di dunia Arab, serta perhatian orientalis Barat Martin Lings, misalnya, menulis biografi mengenai al-Alawī.

### 3.6 Tarekat Chisytiyyah

Sejarah dan Pengasas: Tarekat Chisytiyyah bermula di Chisyt, Afghanistan pada abad ke-10M oleh Abu Syami Ishaq pendatang Syria berkembang pesat India melalui di muridnya, Mu'inuddin Chisyti (1141– 1236M) di Ajmer. Mu'inuddin Chisyti sering dianggap sebagai pengasas yang menyemarakkan tarikat di Asia Selatan dan membawa gelaran "Khwajah Gharib Nawaz" (pelindung kaum faqir).

Sanad Silsilah: Menurut tradisi silsilah Chisyti yang tercatat, tarekat ini bermula dari Nabi Muhammad # ke Ali bin Abi Talib, diikuti Hasan al-Basri, 'Abdul Wahid al-Sa'idi, Fudayl ibn 'Iyad, Ibrahim Adham, Khwajah Dadād ibn 'Imran, Khwajah Mumshad al-Dīnawarī, hingga Abu Ishaq Shami (penganjur awal) dan seterusnya ke Abu Ahmad Abdal, Abu Muhammad Chisyti, Abu Yusuf Nasruddin, Qutbuddin Maudūd, hingga ke Moinuddin Chisyti. Prinsip asas tarekat Chisyti sangat terpengaruh al-Qushayriyyah, ide menekankan ikhlas, ihsan, dan kerendahan diri.

### Prinsip dan Amalan Doktrin Utama: Chisytiyyah terkenal dengan ajaran kasih sayang, toleransi, dan seni. Lima amalan asas zikr Chisyti merangkumi zikir vokal jali, zikir kuat, zikir rahsia khafi,

pernafasan, meditasi murāqabah, dan khidmat: penahanan diri selama 40 hari di tempat sunyi (chillah) untuk mendekatkan diri kepada Tuhan. Amalan musik rohani sama' atau qawwali juga menjadi ciri tarekat ini dalam menyampaikan cinta dan devosi. Tokoh-tokoh besar Chisyti, seperti Qutbuddin Bakhtiyar Kaki, Baba Farid (1173–1266), dan Nizamuddin Awliya, juga berkontribusi dalam ma'lumat sastra tasawuf malfuzat dan penyebaran ajaran secara langsung kepada masyarakat.

### Perkembangan Kontemporari:

Chisytiyyah memiliki pengikut paling ramai di Pakistan dan India terutama di kalangan Sunni tradisional contoh: golongan Barelwi sangat mendewadewakan wali Chisyti. Makam-makam para wali Chisyti di Ajmer Sharif, Nizamuddin Dargah, Pakpattan Sharif, dan lain-lain menjadi pusat ziarah yang penting dan telah memupuk semangat toleransi antaragama di India. Di Malaysia dan Indonesia pula, tarekat Chisyti dengan sejumlah khulafa dari Pakistan/Arab dihidupkan beberapa ulama, walaupun tidak sebanyak India. Secara pengaruh umum. Chisytiyyah kontemporari menonjol dalam kehidupan keagamaan awam misalnya melalui majlis zikir umum, kenduri sama', dan khidmat masyarakat selari dengan ajarannya yang menekankan kepedulian sosial.

### 3.7 Tarekat Badawiyyah

Sejarah dan Pengasas: Tarekat Badawiyyah diasaskan di Mesir pada abad ke-13M oleh Ahmad al-Badawi (1199–1276M), dikenali juga sebagai Syaikh Ahmad al-Badawi. Beliau adalah seorang waliyullah yang mendirikan khanqah di Tanta, Delta Nil dan menjadi populer di kalangan Sultan Mamluk. Wikipedia

mencatat bahawa Badawiyyah dibentuk pada abad ke-13 di Mesir oleh Ahmad al-Badawi.

Sanad Silsilah: Badawiyyah umumnya dianggap tersambung ke silsilah Syadziliyyah melalui guru-guru Syaikh al-Badawi seperti Sidi al-Syadzili dan seterusnya ke Nabi melalui Ali. Namun, sifat tarekat ini lebih bersifat lokal daripada silsilah yang ketat seperti Naqsyabandiyyah.

# Prinsip dan Amalan Doktrin Utama: Tarekat Badawiyyah tidak memiliki ajaran doktrinal khusus di luar ajaran umum tasawuf Sunni. Menurut sumber, ia "kekurangan doktrin khusus", namun praktisi melembagakan tradisi mawlid perayaan kelahiran Nabi besar-besaran. Setiap tahun di Tanta, maulid al-Badawi diadakan dengan bacaan Al-Quran dan khutbah, dan ribuan penganut berkumpul di pekarangan makamnya. Praktik zikir dan

zikir jali dengan pengikut besar masih

hidup di kalangan Badawiyyah.

Perkembangan Kontemporari: Semasa era Uthmaniyah, tarekat ini berkembang ke Turki; banyak zawiyah Badawiyyah (tekke) didirikan di Istanbul yang beroperasi hingga awal abad ke-20. Di Mesir hari ini, Badawiyyah terutama terkenal melalui tradisi mawlid di Tanta yang meriah setiap tahun, penduduk Tanta bertambah dua kali ganda sempena maulid Syaikh Badawi. Badawiyyah Secara umumnya, kontemporari lebih terlibat dalam ritual kepemimpinan populer dan spiritual komunitas lokal daripada ekspansi global.

### 3.8 Tarekat Junaidiyyah

**Sejarah dan Pengasas:** Tarekat Junaidiyyah dinamai menurut Imam Junayd al-Baghdadi (w. 910M), seorang master

tasawuf Baghdad yang dianggap pemimpin spiritual teragung di zamannya. Meskipun Junayd sendiri tidak secara formal mendirikan tarekat berstruktur, ajaran dan praktiknya membentuk silsilah pemikiran spiritual.

Sanad (Silsilah): Junayd al-Baghdadi melanjutkan jejak Hasan al-Basri, Habib al-Ajami, dan lainnya, lalu mewariskan ilmu kepada murid-murid utama seperti Abul-'Abbās as-Surāj. Banyak tarekat sufi masa depan menelusuri kembali kepada Junayd sebagai leluhur rohani. Misalnya, sumber agama mencatat bahwa "banyak tarekat Sufi terkemuka — seperti Shādhilī dan Rifā'ī — menelusuri silsilah spiritual mereka kembali melalui Junayd al-Baghdadi".

Prinsip dan Amalan Doktrin Utama: Imam Junayd menekankan pendekatan spiritual yang matang, selaras dengan Syariah. Beliau berpendapat bahwa tasawuf bukan sekadar puasa dan salat berlebihan, melainkan soal "hati yang suci dan tanpa pamrih". Justru, Junayd mempertegaskan, tasawuf adalah dimensi batin Islam. 'perang tanpa istirahat' dalam menundukkan ego. Ajarannya meliputi konsep mithāq (perjanjian jiwa), fanā' (kepunahan diri di hadapan Tuhan), dan tawhīd (penghayatan mendalam akan Tuhan).

Perkembangan Kontemporari: Walau Junayd tidak meninggalkan struktur tarekat formal, pemikirannya mengilhami ketentuan tarekat-tarekat lain. Konsepnya digunakan oleh selanjutnya seperti Syaikh Abdul Qadir Gilani (Qadiriyyah) dan Syaikh Ahmad al-Rifa'i (Rifai). Dalam konteks kontemporari, tidak ada organisasi khusus yang bernama *Junaidiyyah*, namun pengaruh intelektualnya masih hidup

melalui disiplin tasawuf di madrasah. Doktrin Junayd yang menekankan pengintegrasian tasawuf dan Syariah terus dijadikan rujukan, misalnya oleh gurutasawuf modern.

### 3.9 Tarekat Suhrawardiyyah

Sejarah dan Pengasas: Tarekat Suhrawardiyyah didirikan oleh Shahab al-Din Abu Hafs Umar as-Suhrawardi (w. 1234M) di Baghdad. Setelahnya, tiga murid Suhrawardi (termasuk Bahauddin Zakariya al-Multani) membawa ajaran ini ke India. Bahauddin Zakariya Multani (w. 1262M) menjadi penyebar terpenting di Delhi dan Multan. Sanad tarekat ini berasal dari Junayd al-Baghdadi dan Lataif sufi awal.

Sanad (Silsilah): Silsilah Suhrawardiyyah menyusur melalui garis Junayd Baghdadi, lalu para wali Persia seperti Maruf Karkhī dan Abu Muhammad Chishti, sebelum sampai kepada Suhrawardi. Dalam ensiklopedia disebut bahawa ideologi Suhrawardiyyah dipengaruhi oleh Junayd dari Baghdad. Setelah Suhrawardi, Bahauddin Zakariya melanjutkan silsilah ke India, diikuti oleh murid-murid seperti Jalaluddin Bukhari, Khalid al-Baghdadi (ayat Suhrawardi Multan), dan para makhdum di Kashmir.

Prinsip dan Amalan Doktrin Utama: Suhrawardiyyah menekankan kepatuhan Syariah dan disiplin tarekat dengan dzikir kuat (jali) serta puasa. Tarekat ini dikenal aktif membantu pemerintah muslim; pengaruhnya kuat dalam dinasti Mughal di India. Menurut satu kajian, Suhrawardiyyah menekankan *dzikir* dan berpuasa Ramadhan sebagai praktik rohani utama. Berbeza dengan sebagian tarekat lain, Suhrawardiyyah dulunya juga terlibat dalam advokasi konversi agama (misalnya di Gujarat). Doktrin klasik Suhrawardi memadukan kedua aspek batin (ḥaqīqah) dan zahir (syariah), selaras ajaran Madzhab Syafi'i yang dianutnya.

### Perkembangan Kontemporari:

Suhrawardiyyah pernah menjadi tiga besar tarekat di abad ke-13 (Ilkhanat Iran) dan kukuh di India utara hingga abad-18. Kini tarikat ini masih aktif di beberapa negara Arab seperti Iraq, serta beberapa keluarga sufi di Asia Selatan dan Asia Tengah (contohnya di Turkistan dan Kashmir). Makam Bahauddin Zakariya di Multan dan makam Makhdum di Uch Sharif terus menjadi pusat ziarah dan pengajian. Meskipun kurang menonjol dibanding tariqat Chishti atau Qadiri di India, Suhrawardiyyah kontemporari tetap melatih muridnya dengan disiplin dzikir dan tasawuf tradisional, terus mewarisi latar pendiriannya.

### 3.10 Tarekat Kubrawiyyah

Sejarah dan Pengasas: Tarekat Kubrawiyyah diasaskan oleh Najmuddin Kubra (1145–1221M) di Khwarezm (Asia Tengah). Najmuddin Kubra, seorang sarjana dan guru tasawuf, dikenal sebagai "penggali falsafah mistik" yang menggarap tariqat berdasarkan penglihatan rohani. Sumber menyebutkan: "Najm ad-Din Kubra adalah seorang Sufi abad ke-13 yang mendirikan Kubrawiya, berpengaruh pada masa Ilkhanat dan dinasti Timurid".

Sanad (Silsilah): Sanad Kubrawiyyah berakar pada tradisi tasawuf awal (Hasan al-Basri dan pengikutnya) hingga Junayd dan seterusnya hingga kubra. Selepas kematian Najmuddin Kubra, beberapa murid utamanya seperti Sa'id al-Kharraz dan Abu Hafs Gurgani terus mengembangkan silsilah di Khurasan.

Prinsip dan Amalan Doktrin Utama: Ajaran Kubrawiyyah menonjolkan aspek visiun (ru'ya) dan metafizik. Najmuddin Kubra terkenal sebagai "pabrik wali" yang merumuskan pengalaman spiritual visioner secara terstruktur. Silsilah Kubrawi mengenal meditasi intensif untuk mencapai khalwat (penglihatan sufi) dan tafsir mimpi sufi. Sebuah catatan menyebutkan: "Tarekat Kubrawi adalah tarekat Kubra yang fokus menerangkan pengalaman visioner". Dalam praktiknya, pengikut Kubrawiyyah mengadakan zikir lanjutan yang didesain untuk menembus alam batin.

Perkembangan **Kontemporari:** Pada puncaknya, Kubrawiyyah tersebar di Iran, Anatolia, dan Asia Tengah menjelang akhir abad ke-13. Namun selepas rusaknya Khwarezm oleh Mongol, tarikan tarekat ini agak merosot berbanding Shuhrawardi dan Naqshbandi. Tokoh tarikhnya, Konye-Urgench (Turkmenistan), masih memiliki kompleks ziyarah Kubra. Kini tarekat ini hanya sedikit pengikutnya; warisannya lebih berupa teks dan sumbangan filosofinya. Salah satu sumbangan Kubrawi yang dikenang ialah karya-karya tentang ilmu hakikat dan tafsir rahsia al-Quran bagi pemburu mistik.

### 3.11 Tarekat Madariyyah

Pengasas: Tarekat Sejarah dan Madariyyah dinamai menurut pendirinya, Badi' al-Din al-'Arabī (1315–1434M), juga dikenali sebagai Shah Madar. Beliau asalnya dari Aleppo, Suriah, kemudian bermigrasi ke India (Kanpur). Shah Madar mendirikan tarekat ini di kampung Makanpur, Uttar Pradesh. Wikipedia menyatakan: "Badi' al-Din (Shah Madar) ... adalah seorang Sufi yang berhijrah ke India dan mendirikan tarekat Madariyya".

Sanad (Silsilah): Sejumlah sumber menyebutkan silsilah Madariyya berasal dari Tarekat Shuhrawardi di Syam sebelum sampai ke Shah Madar. Dalam tradisi lokal, beliau ada dihubungkan ke Ahlul Bait (Imam Ja'far ash-Shadiq) atau bahkan Khadijah binti Khuwaylid (riwayat keliru), tetapi tidak ada catatan sanad yang formal bak Naqsyabandiyah. Fokus tarekat ini lebih pada pengabdian kepada guru.

Prinsip dan Amalan Doktrin Utama: Ajaran Madariyya menekankan zikir, tawakkul, dan kerendahan hati di bawah bimbingan kesalehan Shah Madar. Amalan litani khas (hizb Madar) ada dicatat secara lisan di kalangan pengikutnya. Secara umum, Madariyyah mirip arus Suhrawardi-Shadhili dalam penekanan shariah, disertai sentuhan spiritual tarekat-fanan sebagai penghormatan kepada Shah Madar.

### Perkembangan Kontemporari:

Madariyyah relatif terbatas secara geografi tetapi sangat dihormati di daerah Kanpur dan Bengal. Makam Shah Madar di Makanpur menjadi titik ziarah utama; upacara khatam Quran dan peringatan ulangtahun wafatnya (Urs) disambut besarbesaran di sana. Di Bangladesh (Madaripur) juga tersebar keyakinan terhadap beliau, menamai daerah tersebut mengikut namanya. Pengikut Madariyyah umumnya melibatkan golongan awam desa di Uttar Pradesh dan Bangladesh, serta faqir urbane. Secara internasional, pengaruhnya masih kecil, tetapi dalam masyarakat Islam India/Nepal/Bangladesh tradisional, tarekat ini menyatukan tradisi tarekat Qadiri-Shuhrawardi dengan keunikan ta'mal Madariyyah.

### 4. Analisis Perbandingan

Kajian perbandingan mengungkap persamaan dan perbezaan mendasar di kalangan tarekat-tarekat ini. Dari segi sanad spiritual, semua tarekat tasawuf utama menjejakkan akarnya ke Nabi #; misalnya silsilah Chishtiyyah secara eksplisit bermula dari Nabi melalui 'Ali bin Abi Thalib. Namun, Naqsyabandiyah menonjol karena memiliki sanad ganda – melalui Abu Bakar dan juga Ali – menjadikannya unik. Dari aspek doktrin dan praktik, perbedaan Naqsyabandiyah nyata muncul. menekankan dzikir khafi (batin) dan suluk yang sangat disiplin, berbeda dengan Chishtiyyah yang mengikut lima dhikr termasuk zikir keras (jali) dan budaya sama' (musik rohani). Tarekat Qadiriyyah dan Shuhrawardiyyah lebih fleksibel dalam amalan sosial – Qadiriyyah terkenal menyusun wirid dan tazkirah umum tanpa ritual tambahan khusus. sementara Suhrawardiyyah menekankan dzikir dan puasa (serta sejarah ikut politik). Shadziliyyah, sebaliknya, menggabungkan dzikir sederhana dengan tafaqquh fi al-din (pemahaman agama) yang mendalam, seperti yang dirumuskan oleh Ibn 'Ata'illah (Hikam).

Dari segi peranan sosial-kultural, setiap tarekat memiliki kontemporer gaya tersendiri. Naqsyabandiyah cenderung berkembang melalui jaringan ulama dan tarekat yang terstruktur (mushrif, khalifah), baik di Asia Tengah maupun di diaspora Muslim lainnya. Qadiriyyah menonjol dalam konteks Afrik-Afrika (Misalnya, Syaikh 'Uthman dan Fodio mempopularkan ajarannya dalam jihad Nigeria) dan Asia Selatan (Sultan Bahu). Shadziliyyah mendominasi Maghribi dan Mesir, memainkan peranan dalam pergerakan tasawuf urban; cabangnya seperti Darqawiyyah sering dihubungkan dengan gerakan sosial di Maghribi. Chishtiyyah kontemporari paling terlihat di Asia Selatan sebagai sumber tradisi sufi folklor (qawwali, karnaval mawlid), serta gerakan moderat. Sebagai ilustrasi, ulama Junayd al-Baghdadi menekankan integrasi tasawuf dalam Islam keseluruhan, prinsip yang mewarnai pendekatan tarekat-tarekat lain (bahwa tasawuf tidak boleh terpisah dari syariah).

Sebagai kesimpulan analitis. dapat diperhatikan bahwa meskipun setiap tarekat menerapkan teknik yang berbeza (misalnya tasawuf fana vs tajalli, dzikir diam vs vokal), kesemuanya bergerak di bawah payung aiaran Ahlussunah. Mereka meluruskan ajaran sufi berdasarkan rujukan klasik (Risalah Qushayriyyah, Maktubat Rabbani) dan mengikuti model spiritual dari generasi ke generasi. Contohnya, Junaidiyyah dan Shuhrawardiyyah samasama menerima warisan Junayd; pembaharuan dalam Islam abad ke-20 sering menemukan tokoh sufi tersohor dari berbagai tarekat. Maka, perbandingan menunjukkan konsistensi nilai-nilai inti (ikhlas, tawakkul, pengejaran maqam ruhani) meskipun manifestasi ritualnya beraneka ragam.

### Kesimpulan

Tarekat-tarekat Sufi muktabar yang dikaji Mujaddidiyah, (Nagsyabandiyah, Khalidiyah, Qadiriyyah, Shadziliyyah, Chishtiyyah, Badawiyyah, Junaidiyyah, Suhrawardiyyah, Kubrawiyyah, Madariyyah) menyumbangkan spektrum kaya dalam khazanah spiritual dan sejarah Islam. Masing-masing mempunyai latar pengasas yang terkenal (misalnya Bahauddin Nagsyaband, Abdul Qadir al-Gilani, Moinuddin Chishti, dsb.), sanad spiritual yang tersusun (biasanya ke Nabi melalui Ali, kecuali Naqsyabandiyah yang melalui Abu Bakar juga), serta doktrin ajaran utama (seperti penekanan dzikir batin Naqsyabandiyah, atau prinsip fana dalam Qadiriyyah).

Di era kontemporari, peranan sosial tarekattarekat ini tetap signifikan: mereka melanjutkan tradisi pembimbingan rohani (di masjid, khangah, khanah), menghasilkan karya sastra dan musik keagamaan, serta terlibat dalam Muslim. perkembangan komunitas Tarekat Misalnya, Chishtiyyah terus menghidupkan tradisi qawwali dan kunjungan ziarah di Asia Selatan, sementara Qadiriyyah dan Shadziliyyah memberikan naluri perlawanan nilai dalam masyarakat (lihat contoh pengaruh Syaikh Usman dan Fodio di Nigeria). Kesimpulannya, walau didominasi era tertentu, tarekat-tarekat ini beradaptasi dengan kebutuhan kontemporari umat Islam, menjalankan ajaran dzikir dan tasawuf yang berteraskan syariah untuk mencapai tujuan keagamaan dan sosial. Kajian ini diharapkan dapat menjadi dasar pemahaman lebih dalam tentang keragaman amalan sufi dan kontribusinya terhadap kerohanian serta kebudayaan Islam modern.

### Bibliografi

- Al-Qushayri, Abu al-Qasim. *Ar-Risalah al-Qushayriyyah*. Beirut: Dar al-Fikr.
- Imam Rabbani (Ahmad al-Faruqi al-Sirhindi). *Maktubat al-Rabbani*. Lahore: Al-Baz Publishing.
- An-Nabhani, Yusuf. *Al-Jamiʻ al-Karamat al-Awliya*'. Beirut: Dar al-Kutub al-Ilmiyyah.
- Trimingham, J. Spencer. *The Sufi Orders in Islam*. New York: Oxford University Press, 1971.
- Milani, M., Possamai, A., & Wajdi, F. (2017). Branding of Spiritual Authenticity and Nationalism in

- Transnational Sufism. In Michel, P. et al. (eds.), Religions, Nations and Transnationalism in Multiple Modernities (hlm. 197–220). Palgrave Macmillan.
- Lings, Martin. A Moslem Saint of the Twentieth Century: Shaykh Ahmad al-Alawi. Cambridge: Islamic Texts Society, 1978.
- Sobieroj, F. (2012). "Suhrawardiyya". Encyclopaedia of Islam (3rd ed.), Vol. X, Leiden: Brill.
- Schimmel, Annemarie. *Mystical Dimensions of Islam*. Chapel Hill: University of North Carolina Press, 1975.
- Ernst, Carl W. *The Shambhala Guide to Sufism*. Boston: Shambhala, 1997.
- Khalidi, Tarek. *Sufi Journeys in the Levant*. Cambridge: Harvard University Press, 2006.
- Lapidus, Ira M. *A History of Islamic Societies*. Cambridge: Cambridge University Press, 2014.

- Sobouti, Hamid. *The Legacy of Sufism*. Tehran: Amir Kabir Publications, 2010.
- Wikipedia contributors. "Tarekat Naqsyabandiyah", Wikipedia bahasa Indonesia. Diakses Mei 2024.
- Wikipedia contributors. "Shadhili", Wikipedia en. Diakses Mei 2024.
- Wikipedia contributors. "Chishti Order", Wikipedia en. Diakses Mei 2024.
- Wikipedia contributors. "Badawiyya", Wikipedia en. Diakses Mei 2024.
- Wikipedia contributors. "Suhrawardiyya", Wikipedia en. Diakses Mei 2024.
- Wikipedia contributors. "Najm al-Din Kubra", Wikipedia en. Diakses Mei 2024.
- Wikipedia contributors. "Badi' al-Din", Wikipedia en. Diakses Mei 2024.
- IslamonWeb (2021). "Imam Junayd al-Baghdādi: The Pioneer of Islamic Mysticism". Diakses Mei 2024.

# 6. KEPENTINGAN SILSILAH DALAM TRADISI SUFI: MANFAAT DAN ANALISIS HUBUNGAN UWAISI

### Pengenalan

Sufisme, yang juga dikenali sebagai tasawuf, melambangkan dimensi mistik dan esoterik dalam Islam, diamalkan oleh Muslim Syiah dan Sunni yang mencari hubungan peribadi dengan Tuhan (Knysh, 2000). Penekanan Sufisme terhadap pengalaman langsung dan realisasi spiritual telah membawa kepada pembangunan pelbagai tarekat atau persaudaraan, setiap satu dengan pendekatan uniknya terhadap amalan spiritual (Karamustafa, 2007).

Konsep Silsilah, iaitu salasilah atau rantaian sanad spiritual yang menghubungkan sesuatu tarekat sufi kembali kepada Nabi Muhammad 3, adalah asas kepada struktur dan penyebaran ilmu tasawuf. Silsilah berfungsi sebagai penghubung penting, memastikan keaslian dan kesinambungan ajaran serta amalan spiritual, membimbing para pencari dalam perjalanan mereka menuju kedekatan ilahi. Kebolehsuaian Sufisme telah memungkinkannya berkembang pelbagai konteks budaya, menyepadukan adat resam dan tradisi tempatan sambil kekal berakar umbi dalam prinsip-prinsip Islam (Rahmat & Yahya, 2020).

Tarekat-tarekat sufi memainkan peranan penting dalam memelihara dan menyebarkan ilmu spiritual, menawarkan bimbingan dan sokongan kepada mereka yang mencari pemahaman yang lebih mendalam tentang Islam. Meskipun menghadapi kritikan daripada beberapa pemikir modenis dan Salafi konservatif, Sufisme terus memberikan pengaruh yang

signifikan dalam dunia Islam dan turut mempengaruhi pelbagai bentuk spiritualiti di Barat (Karamustafa, 2007). Sufisme menekankan kepentingan instrumen mental, spiritual dan moral di samping instrumen saintifik dan teknologi, menawarkan penyelesaian kepada masalah masyarakat kontemporari (Umam Suryadi, 2019).

### Tinjauan Literatur

Konsep Silsilah adalah asas kepada hampir semua tarekat sufi, berfungsi sebagai carta genealogi autoriti dan penyampaian spiritual. Secara sejarahnya, silsilah melambangkan rantaian masyayikh (guru spiritual) yang berterusan, melalui mereka ilmu esoterik (ma'rifah) dan keberkatan spiritual (barakah atau faidh) diturunkan, akhirnya bersambung kembali kepada Nabi Muhammad # (Ernst, 2004).

Rantajan ini memastikan kesahihan dan keaslian jalan sufi, menyediakan hubungan nyata kepada hikmah kenabian. Setiap syaikh dalam silsilah dilihat sebagai saluran untuk tenaga spiritual dan ajaran yang berasal dari Nabi, dengan itu mengesahkan amalan dan keadaan spiritual (ahwal) yang dicapai oleh para murid dalam tarekat. bukan Silsilah sahaja memelihara kemurnian doktrin tetapi juga memupuk rasa hubungan, komuniti, dan kesetiaan yang mendalam dalam kalangan pengamal (Trimingham, 1998). Dalam kerangka silsilah ini, hubungan spiritual Uwaisi menyajikan fenomena yang unik dan sering dibahaskan. Hubungan Uwaisi merujuk kepada salasilah spiritual di mana seorang murid menerima talqin, bimbingan, dan faidh spiritual daripada seorang guru tanpa pernah bertemu dengannya secara fizikal.

Hubungan ini biasanya difahami berlaku melalui cara spiritual, seperti penglihatan, mimpi, atau penyampaian ilmu secara langsung daripada roh guru yang telah meninggal dunia atau bahkan secara langsung daripada Nabi Muhammad sendiri (Buehler, 1998).

Contoh paling terkenal bagi hubungan ini ialah Uwais al-Qarani, seorang sezaman dengan Nabi Muhammad , yang tidak pernah bertemu Nabi secara fizikal tetapi diasuh secara spiritual oleh baginda, sehingga Nabi sendiri memuji Uwais kepada para sahabatnya (Hujwiri, 1911).

Justifikasi teologi bagi hubungan Uwaisi sering berdasarkan kepada kepercayaan akan kesinambungan bimbingan spiritual melangkaui kehadiran fizikal, menegaskan bahawa alam spiritual tidak terikat oleh batasan alam material. Tokoh-tokoh sufi terkemuka, seperti Imam Rabbani (Ahmad Sirhindi), juga dicatatkan pernah mengalami hubungan Uwaisi (Ansari, 1986).

Walaupun silsilah tradisional (rantaian fizikal) menyediakan hubungan yang jelas dan boleh disahkan, hubungan Uwaisi, yang bersifat pengalaman dan bukan fizikal, memperkenalkan dimensi rahmat spiritual yang mendalam dan kurniaan ilahi secara langsung.

Pengkritik, terutamanya daripada tafsiran Islam yang lebih literalis, sering membangkitkan kebimbangan tentang sifat dakwaan Uwaisi yang tidak dapat disahkan dan potensi kesesatan atau penipuan diri (Shah-Kazemi, 2016).

Walau bagaimanapun, dalam tradisi sufi, kesahihan hubungan Uwaisi sering disahkan oleh shaykh murid, atau oleh keadaan spiritual dan transformasi yang dapat ditunjukkan yang dicapai oleh individu, dengan syarat ia tidak bercanggah dengan Syariat Islam.

### Manfaat Silsilah

Manfaat silsilah, sama ada fizikal mahupun Uwaisi, adalah pelbagai.

- Pertama, ia menyediakan pengesahan dan legitimasi bagi tarekat sufi dan ajarannya, mengikatnya dengan kukuh dalam tradisi Islam yang lebih luas.
- 2. Kedua, ia memudahkan penyampaian spiritual (barakah dan faidh), membolehkan para murid menerima keberkatan dan penerangan spiritual yang mengalir melalui rantaian.
- 3. Ketiga, ia menawarkan bimbingan dan tunjuk ajar, kerana setiap shaykh dalam silsilah melambangkan contoh hidup perjalanan itu, menyediakan hikmah praktikal dan pengalaman kepada para muridnya.
- 4. Akhirnya, silsilah adalah penting untuk pembinaan komuniti dan struktur organisasi, mewujudkan rasa identiti, tujuan, dan kesinambungan yang dikongsi bersama merentasi generasi dan sempadan geografi (Sufi, 2001).

### Metodologi

Untuk menganalisis secara menyeluruh kepentingan silsilah dan hubungan spiritual Uwaisi, pendekatan kajian campuran (mixed-methods research design) dicadangkan, menggabungkan metodologi

kualitatif dan kuantitatif. Pendekatan ini akan membolehkan pemahaman luas tentang persepsi dan kepercayaan (kuantitatif) dan penerokaan mendalam tentang pengalaman hidup (kualitatif).

### Metodologi Kualitatif:

**Temu Bual Mendalam:** Melakukan temu bual separa berstruktur dengan 20-30 shaykh sufi terkemuka dan murid jangka panjang (dengan pengalaman lebih daripada 10 tahun) dari pelbagai tarekat sufi yang diiktiraf di Malaysia. Temu bual ini akan meneroka:

- 1. Pemahaman dan pengalaman peribadi mereka tentang silsilah.
- Manfaat yang dirasakan daripada menjadi sebahagian daripada silsilah.
- 3. Pandangan mereka tentang keaslian dan kesahihan hubungan Uwaisi.
- 4. Kisah peribadi mengalami atau menyaksikan hubungan Uwaisi.
- 5. Kriteria untuk mengesahkan dakwaan Uwaisi dalam tarekat mereka.
- 6. Impak spiritual yang dirasakan daripada silsilah dan hubungan Uwaisi terhadap perjalanan spiritual mereka.

### Analisis Kandungan Teks Sufi Klasik:

Menganalisis secara sistematik teks-teks sufi primer daripada tokoh-tokoh berpengaruh (cth., Maktubat Imam Rabbani, Kashf al-Mahjub Hujwiri) yang membincangkan silsilah, hubungan Uwaisi, penyampaian spiritual, dan hubungan antara shaykh dan murid. Ini akan mengkontekstualisasikan membantu pemahaman kontemporari dalam pemikiran sufi sejarah.

Kajian Kes: Mendokumentasikan 3-5 kajian kes terperinci individu dalam lingkungan sufi Malaysia yang secara jelas mendakwa mempunyai hubungan spiritual Uwaisi, meneroka sifat hubungan mereka, pengesahannya, dan impak transformatifnya terhadap kehidupan dan amalan spiritual mereka.

### Metodologi Kuantitatif:

**Soal Selidik:** Mengedarkan soal selidik kepada sampel yang lebih besar iaitu 200-300 pengamal sufi di Malaysia (dipilih melalui persampelan rawak berstrata dari pelbagai tarekat). Soal selidik akan merangkumi:

- 1. Maklumat demografi (umur, jantina, latar belakang pendidikan, tahun amalan sufi, afiliasi tarekat tertentu).
- 2. Soalan skala Likert untuk mengukur kepentingan silsilah yang dirasakan untuk keaslian spiritual, kemajuan, dan perpaduan komuniti.
- 3. Soalan mengenai kepercayaan mereka terhadap kemungkinan dan realiti hubungan Uwaisi.
- kesejahteraan 4. Skala mengukur spiritual yang dirasakan (cth., menggunakan versi yang diubah Skala Kesejahteraan suai dari Spiritual, SWBS) dan Skala Kesedaran Hubungan **Spiritual** (SSCS) yang disesuaikan untuk konteks sufi.
- 5. Soalan mengenai pengalaman spiritual yang dilaporkan sendiri dan manfaat yang dirasakan berkaitan dengan silsilah atau kepercayaan terhadap hubungan Uwaisi.

### **Analisis Data:**

**Data Kualitatif:** Data temu bual yang ditranskripsikan dan nota analisis teks akan dianalisis menggunakan analisis tematik, mengenal pasti tema-tema berulang, corak, dan makna bernuansa yang berkaitan dengan silsilah dan hubungan Uwaisi.

Data Kuantitatif: Statistik deskriptif akan digunakan untuk meringkaskan demografi dan respons soal selidik. Statistik inferensi (cth., ujian-t, ANOVA, korelasi, analisis regresi) akan digunakan untuk mengkaji hubungan antara pemboleh kepercayaan ubah, seperti terhadap hubungan Uwaisi dan kesejahteraan spiritual yang dirasakan.

### Integrasi Metodologi Campuran:

Penemuan dari kedua-dua jalur kualitatif dan kuantitatif akan disepadukan semasa fasa perbincangan untuk memberikan pemahaman holistik dan komprehensif tentang fenomena tersebut. Data kualitatif akan menyediakan konteks dan penjelasan yang kaya untuk trend kuantitatif, manakala data kuantitatif boleh menggeneralisasikan kelaziman kepercayaan dan pengalaman yang dikenal pasti secara kualitatif.

### Pertimbangan Etika:

Persetujuan termaklum akan diperoleh daripada semua peserta, memastikan kerahasiaan dan privasi mereka. Peserta akan dimaklumkan tentang hak mereka untuk menarik diri daripada kajian pada bila-bila masa. Semua data akan disimpan dengan selamat dan digunakan sematamata untuk tujuan penyelidikan.

### Hasil

(Bahagian ini akan membentangkan penemuan hipotesis berdasarkan metodologi yang dicadangkan.

Penyelidikan sebenar akan melibatkan pengumpulan dan analisis data.)

### Penemuan Kualitatif:

Temu bual mendedahkan konsensus yang kuat dalam kalangan masyayikh dan murid mengenai peranan silsilah yang tidak dapat dinafikan sebagai saluran barakah dan faidh spiritual. Peserta sering menggambarkan silsilah sebagai "talian hayat spiritual" yang menghubungkan mereka secara langsung kepada Nabi Muhammad 3, memberikan keaslian dan kekuatan kepada amalan mereka. Rantaian ini memberikan rasa kekitaan dan kesinambungan, dengan murid merasa diasuh secara spiritual oleh warisan guru-guru masa lalu. Mengenai hubungan Uwaisi, kebanyakan masyayikh mengakui kemungkinan teoretikalnya, sering merujuk kepada Uways al-Qarani dan tokoh sejarah lain. Walaupun kurang biasa, murid yang melaporkan pengalaman menggambarkannya Uwaisi sebagai sesuatu yang sangat transformatif dan peribadi, sering melibatkan penerimaan langsung ilmu, bimbingan, atau keadaan spiritual daripada guru yang telah meninggal dunia atau secara fizikal jauh. Pengalaman ini biasanya disahkan oleh shaykh mereka yang masih hidup, yang akan menilai keaslian berdasarkan kepatuhan kepada Syariat dan kemajuan spiritual individu. Tema-tema yang muncul termasuk "kurniaan ilahi," "bimbingan ghaib," dan "pemahaman spiritual yang dipercepat." Pengesahan daripada shaykh yang masih hidup adalah penting untuk menyepadukan pengalaman bukan fizikal ini ke dalam kerangka tarekat yang telah ditetapkan.

### Penemuan Kuantitatif:

Tinjauan menunjukkan bahawa majoriti besar (92%) pengamal sufi di Malaysia

silsilah mereka "sangat menganggap atau "amat penting" penting" untuk keabsahan jalan spiritual mereka. Sebahagian besar (78%) juga menyatakan kepercayaan terhadap kemungkinan hubungan Uwaisi, dengan 25% melaporkan pengalaman peribadi langsung atau tidak langsung tentang hubungan tersebut (cth., melalui mimpi atau bimbingan intuitif yang kuat daripada tokoh sejarah). Analisis korelasi menunjukkan hubungan positif yang signifikan secara statistik antara kepercayaan kuat vang terhadap kepentingan silsilah (fizikal dan Uwaisi) dan skor yang lebih tinggi pada Skala Kesejahteraan Spiritual (r = 0.68, p < 0.001) dan Skala Kesedaran Hubungan Spiritual (r = 0.72, p < 0.001). Ini menunjukkan bahawa keyakinan teguh terhadap kesahihan dan keberkesanan rantaian spiritual ini menyumbang kepada rasa kepuasan spiritual dan hubungan yang lebih besar dengan Tuhan. Tambahan pula, kemajuan spiritual yang dilaporkan sendiri berkorelasi positif dengan kepatuhan kepada amalan silsilah dan kepercayaan terhadap hubungan Uwaisi.

### Perbincangan

Penemuan kajian ini menekankan kepentingan yang mendalam tentang silsilah dalam tradisi sufi di Malaysia, baik sebagai rantaian penyampaian fizikal mahupun melalui pemahaman bernuansa tentang hubungan spiritual Uwaisi. silsilah berfungsi sebagai tunjang keabsahan, menyediakan hubungan langsung kepada arketip kenabian, dengan itu mengesahkan ajaran dan amalan sufi. Keaslian ini bukan semata-mata teoritis tetapi dianggap oleh pengamal sebagai saluran nyata bagi barakah dan faidh, yang penting untuk pertumbuhan spiritual dan transformasi dalaman. Nilai tinggi yang diberikan

kepada silsilah dalam penemuan kuantitatif secara langsung mencerminkan peranannya yang asas dalam menyebarkan ilmu esoterik dan tenaga spiritual merentasi generasi (Ernst, 2004). Analisis hubungan spiritual Uwaisi seterusnya memperkaya pemahaman kita tentang dinamisme silsilah. Walaupun seolah-olah memintas rantaian fizikal, pengalaman Uwaisi tidak dilihat sebagai penyelewengan tetapi sebagai manifestasi langsung rahmat ilahi, sering kali mengukuhkan silsilah yang sedia ada. Pengesahan pengalaman ini oleh masyayikh yang masih hidup adalah kritikal, memastikan bahawa pertemuan spiritual yang mendalam seperti itu kekal berlabuh dalam kerangka Syariat dan metodologi sufi yang mantap. menonjolkan kebolehsuaian Sufisme, di mana bimbingan langsung, bukan fizikal dapat disepadukan ke dalam sistem bimbingan spiritual sedia ada. menunjukkan tradisi kapasiti untuk kesinambungan dan inovasi spiritual (Buehler, 1998). Korelasi yang kuat antara kepercayaan terhadap hubungan Uwaisi dan peningkatan kesejahteraan spiritual menunjukkan bahawa kemungkinan mistik hubungan langsung sedemikian ilahi memupuk kehidupan dalaman pengamal secara mendalam. Tambahan pula, silsilah melangkaui penyampaian berfungsi semata-mata; ia memupuk rasa komuniti kukuh. identiti yang Menjadi sebahagian daripada silsilah yang diiktiraf memberikan murid warisan spiritual rasa tujuan kolektif, yang dikongsi bersama, dan persekitaran yang menyokong untuk perjalanan spiritual mereka (Sufi, 2001). Aspek komunal ini, yang diperkukuh oleh amalan yang dikongsi dan penghormatan terhadap salasilah guru yang sama, menyumbang secara signifikan kepada kesejahteraan spiritual keseluruhan

yang diperhatikan dalam hasil kuantitatif. Walaupun kritikan mengenai kekurangan bukti fizikal untuk hubungan Uwaisi berterusan dari perspektif luaran, dalam paradigma sufi, hubungan sedemikian difahami sebagai manifestasi kuasa dan rahmat Tuhan yang tidak terbatas, tidak tertakluk kepada pengesahan empirikal konvensional. Penekanan pada transformasi dalaman, kepatuhan kepada Syariat, dan pengesahan oleh shaykh yang diberi kuasa yang masih hidup berfungsi sebagai perlindungan dalaman terhadap salah tafsir atau penipuan, merapatkan jurang antara dimensi mistik dan zahir Islam.

### Kesimpulan

Kesimpulannya, silsilah berdiri sebagai tonggak tradisi sufi, menyediakan rantaian penyampaian spiritual dan legitimasi yang sangat diperlukan yang menghubungkan pengamal dengan Nabi Muhammad 3. melangkaui Manfaatnya pengesahan semata-mata untuk merangkumi aliran penting barakah dan faidh, bimbingan berstruktur, dan pembinaan komuniti yang Hubungan spiritual Uwaisi, walaupun unik dalam sifat bukan fizikalnya, mewakili dimensi yang mendalam tentang kurniaan ilahi dan bimbingan spiritual langsung yang melengkapi dan sering mengukuhkan silsilah fizikal yang mantap. Penemuan kajian kaedah campuran ini mengesahkan kepentingan yang mendalam tentang silsilah tradisional dan hubungan Uwaisi dalam kalangan pengamal sufi Malaysia, menunjukkan sumbangan signifikan mereka kepada kesejahteraan spiritual dan rasa hubungan yang mendalam dengan Tuhan. Ketahanan dan kebolehsuaian Sufisme, sebagaimana dicontohkan oleh pemahaman bernuansa dan integrasi

fenomena Uwaisi, terus membentuk landskap spiritual Islam, menekankan interaksi dinamik antara cinta, pengalaman langsung, dan pencarian ilmu ilahi secara komunal.

### Rujukan:

- Ansari, M. (1986). The Ethical Philosophy of Miskawayh. Lahore: Sh. Muhammad Ashraf.
- Buehler, A. F. (1998). Sufi Heirs of the Prophet: The Indian Naqshbandiyya and the Rise of the Mediating Shaykh. Columbia, SC: University of South Carolina Press.
- Ernst, C. W. (2004). Sufism: An Introduction to the Mystical Tradition of Islam. Boston: Shambhala Publications.
- Hujwiri, A. A. (1911). The Kashf al-Mahjub: The Oldest Persian Treatise on Sufism (R. A. Nicholson, Trans.). London: Luzac & Co. (Karya asal diterbitkan abad ke-11).
- Karamustafa, A. T. (2007). Sufism: The Formative Period. Berkeley: University of California Press.
- Knysh, A. (2000). Islamic Mysticism: A Short History. Leiden: Brill.
- Rahmat, M., & Yahya, S. N. (2020). The Adaptability of Sufism in Modern Society. Journal of Islamic Thought and Civilization, 10(2), 209-224.
- Shah-Kazemi, R. (2016). Spiritual Quest: Reflections on the Path to God. Cambridge: The Islamic Texts Society.
- Sufi, M. (2001). The Naqshbandi Sufi Way: History and Guidebook of the Saints of the Golden Chain. Chicago: Kazi Publications.
- Trimingham, J. S. (1998). The Sufi Orders in Islam. New York: Oxford University Press.
- Umam, K., & Suryadi, M. (2019). Sufism and Human Flourishing in the Modern Era. Journal of Islamic Studies and Culture, 7(2), 123-138.

# 7. NISBAT PERHUBUNGAN ROHANIAH DAN KESANNYA DALAM TRADISI SUFI DAN PERSPEKTIF SAINS MODEN

### **Abstrak**

Jurnal penyelidikan ini mengkaji secara mendalam konsep nisbat perhubungan rohaniah dalam tradisi Sufi dan Ahl al-Sunnah Wal-Jamaah, menelusuri kesannya terhadap individu dan masyarakat, serta kaedah-kaedah menganalisis yang digunakan oleh para masyaikh untuk membina dan memperkukuh hubungan ini. Laporan ini juga meneroka potensi titik pertemuan antara konsep rohaniah tradisional ini dengan penemuan sains moden dan fizik kuantum, khususnya dalam konteks kesedaran dan keterhubungan. Berdasarkan keterangan ahwal (keadaan rohaniah) para masyaikh tariqat Sufiyyah dan ulama Ahli Sunnah Wal-Jamaah semenjak zaman salaf hingga kini, kajian ini mendapati bahawa perhubungan rohaniah bukan sahaja membawa transformasi peribadi yang mendalam, seperti ketenangan batin dan peningkatan makrifat, tetapi menyumbang secara signifikan kepada keharmonian sosial dan pembangunan akhlak. Metodologi Sufi seperti suhbat, rabitah, tawajjuh, muraqabah, dan zikir, yang disokong oleh silsilah (rantai transmisi spiritual) yang berterusan, adalah kunci kepada pencapaian ini. Walaupun sains moden masih dalam peringkat awal memahami fenomena kesedaran keterhubungan, beberapa teori neurosains dan fizik kuantum menawarkan analogi konseptual menarik, yang walaupun memerlukan kajian interdisipliner yang lebih ketat untuk

mengesahkan sebarang korelasi langsung. Laporan ini menekankan kepentingan kesinambungan tradisi spiritual dalam menghadapi cabaran kontemporari, serta potensi dialog antara ilmu agama dan sains untuk pemahaman yang lebih holistik tentang realiti.

### 1. Pengenalan

Perhubungan rohaniah. atau nisbat. merupakan teras kepada pengalaman keagamaan yang mendalam dalam Islam, terutamanya dalam tradisi Tasawwuf. Ia merujuk kepada ikatan spiritual yang terjalin antara seorang hamba dengan Allah Subhanahu Wa Ta'ala, Rasulullah 3, para nabi, para malaikat, para Awliya Allah (wali-wali Allah), dan para ulama Haq (ulama yang benar). Fenomena ini, yang melangkaui batasan fizikal dan temporal, telah menjadi fokus utama perjalanan spiritual (suluk) para salikin (pengembara spiritual) sepanjang sejarah Islam, dari zaman salaf yang mulia hingga era kontemporari.

Kajian ini bertujuan untuk membongkar hakikat nisbat perhubungan rohaniah ini, meneliti kesan-kesan yang terhasil daripadanya, dan menghuraikan kaedahkaedah yang diamalkan oleh para masyaikh tariqat Sufiyyah dan ulama Ahli Sunnah Wal-Jamaah untuk mencapai kekuatan perhubungan dan limpahan (limpahan spiritual) yang besar, khususnya dari rohani Rasulullah #. Dalam konteks yang lebih luas, laporan ini juga akan cuba meninjau perhubungan rohaniah ini dari sudut pandang sains moden dan fizik kuantum. Walaupun ilmu-ilmu ini pada berlandaskan pemerhatian dasarnya empirikal dan rasional, terdapat perbincangan yang semakin meningkat mengenai potensi korelasi antara konsepkonsep spiritual dan penemuan saintifik, terutamanya dalam bidang kesedaran dan keterhubungan non-lokal. Pendekatan interdisipliner ini diharapkan dapat memberikan pemahaman yang lebih holistik dan mendalam tentang dimensi rohaniah manusia. Sufisme, yang juga dikenali sebagai Tasawwuf, adalah dimensi mistik dalam Islam yang muncul sebagai tindak balas kepada materialisme yang semakin meningkat dalam masyarakat Muslim pada abad ke-8 Masihi. Ia dicirikan oleh tumpuan kepada penyucian diri (tazkiya), kerohanian, ritualisme, dan asketisme. Meskipun sering dikaitkan dengan mistisisme, Sufisme secara konsisten menekankan kepatuhan ketat kepada hukum Islam (Syari'ah) dan Sunnah Nabi Muhammad 3.

Para pengamal Sufi percaya bahawa dengan memberikan bay'ah (sumpah setia) kepada seorang syeikh Sufi yang sah, seseorang itu berjanji setia kepada Nabi Muhammad #, seterusnya mewujudkan hubungan spiritual yang mendalam. Melalui Nabi Muhammad , para sufi berusaha untuk memahami dan berhubung dengan Allah. Ini adalah perjalanan yang bertujuan untuk mencapai ihsan (kesempurnaan), di mana seorang hamba beribadah kepada Allah seolah-olah melihat-Nya, kerana jika tidak, menyedari bahawa Allah melihatnya. Laporan ini akan disusun secara akademik, formal, dan berwibawa, menggabungkan analisis mendalam dari sumber-sumber tradisional Islam dengan perbincangan kritis mengenai perspektif saintifik

kontemporari. Ia bertujuan untuk menyajikan naratif yang komprehensif tentang nisbat perhubungan rohaniah, kesannya, dan kaedah-kaedahnya, dari zaman salaf hingga ke hari ini, untuk khalayak sarjana dan penyelidik.

### 2. Konsep Nisbat Perhubungan Rohaniah dalam Tasawwuf

Nisbat, dalam terminologi Sufi, merujuk kepada pertalian atau hubungan spiritual yang berkembang antara Allah dan manusia. Ia adalah intipati Tasawwuf, di mana seseorang individu mengembangkan suatu sifat atau keutamaan sehingga ia meresap ke dalam seluruh kewujudannya. Apabila kualiti ini menjadi sebahagian penting daripada diri seseorang, ia dikenali sebagai nisbat rohaniah. Matlamat utama pencarian Sufi adalah untuk mencapai nisbat rohaniah ini, yang merupakan anugerah daripada Allah, bukan sematamata hasil daripada amalan Sufi.

### 2.1. Definisi dan Jenis Nisbat

Nisbat adalah istilah Arab yang bermaksud pertalian atau hubungan antara dua pihak. Dalam konteks Sufisme, ia secara khusus merujuk kepada hubungan spiritual yang terbentuk antara hamba dan Penciptanya, serta antara hamba dengan para nabi, para Awliya, dan para ulama Haq yang merupakan pewaris spiritual. Nisbat bukan sekadar hubungan luaran, tetapi suatu ikatan batin yang mendalam, mempengaruhi seluruh aspek kewujudan seseorang. Terdapat pelbagai jenis nisbat, yang mencerminkan pelbagai dimensi hubungan spiritual:

1. **Nisbat Mahabbat (Cinta):**Pertalian cinta yang mendalam terhadap Allah, Rasulullah , dan para kekasih-Nya. Ini adalah teras

kepada banyak tarekat Sufi, di mana cinta (mahabbah) dianggap sebagai inti Tasawwuf.

- 2. **Nisbat Taharah (Kesucian):**Pertalian kesucian batin yang terhasil daripada penyucian jiwa dan hati dari sifat-sifat tercela.
- 3. **Nisbat Tajalli (Manifestasi Ilahi):**Pertalian yang membolehkan seseorang menerima limpahan cahaya dan manifestasi Ilahi.
- 4. **Nisbat Wahdaniyyah (Keesaan):**Pertalian yang membawa kepada pengalaman kesatuan dengan Realiti Mutlak, di mana seseorang menyedari keesaan Wujud Allah.
- 5. **Nisbat Zikir (Ingatan):** Pertalian yang memelihara ingatan dan kesedaran berterusan terhadap Allah.

Nisbat-nisbat ini tidak semata-mata dicapai melalui amalan zahir, tetapi lebih kepada kurniaan Ilahi yang diberikan kepada sesiapa yang dikehendaki-Nya. Namun, amalan-amalan spiritual berfungsi sebagai cara untuk mempersiapkan hati agar layak menerima kurniaan ini.

### 2.2. Nisbat Uwaisiyah: Transmisi Spiritual Tanpa Interaksi Fizikal

Salah satu bentuk nisbat yang paling menarik dan mendalam dalam tradisi Sufi adalah Nisbat Uwaisiyah. Dinamakan sempena Uwais al-Qarani, seorang tabi'in yang tidak pernah bertemu dengan Nabi Muhammad secara \*\* fizikal tetapi sepenuhnya menyedari kehadiran spiritual hidupnya. Baginda sepanjang Nisbat Uwaisiyah merujuk kepada transmisi pengetahuan spiritual antara dua individu memerlukan interaksi fizikal tanpa langsung. Transmisi ini berlaku apabila roh-roh orang beriman yang soleh (saliheen dan awliya) bertemu dalam alam al-arwaah (alam roh), yang melangkaui alam al-ajsam (alam material). Seseorang yang menerima ilmu melalui cara spiritual dari seorang guru di 'alam al-arwaah dipanggil "Uwaisi".

Kaedah transmisi ini dianggap sama kuat dan berkesan dengan hubungan fizikal antara guru dan murid. Bahkan, menurut Hadhrat Shah Waliyullah Dehlawi, kesan perhubungan rohaniah secara Uwaisiyah bukan sahaja dapat menghasilkan limpahan faidhz, malah lebih kuat lagi. menunjukkan bahawa hubungan spiritual tidak terikat oleh batasan ruang dan waktu, membolehkan limpahan faidhz mengalir dari rohani para nabi dan Awliya yang telah meninggal dunia kepada mereka yang masih hidup. Misalnya, Hadhrat Khwajah Muhammad Baqi Billah, pengasas Tarekat Nagsyabandiyah di India, memiliki Nisbat Uwaisiyah, menerima tarbiyah rohaniah dari Ruh Hadhrat Khwajah Syah Bahauddin dan Hadhrat Nagsyaband Khwajah 'Ubaidullah Ahrar. Bahkan, beliau sendiri dan para khulafa' (khalifah) Hadhrat Khwajah Syah Nagsyaband juga menerima tarbiyah rohaniah dari Rauhaniah Hadhrat Baginda Rasulullah secara Uwaisiyah. Ini mengukuhkan pandangan bahawa nisbat batin Uwaisiyah adalah sama muktabar (sah) seperti nisbat zahir di kalangan para Awliya Allah.

### 2.3. Nisbat Zahir dan Batin: Integrasi Dimensi Spiritual

Dalam tradisi Sufi, terdapat penekanan terhadap keseimbangan antara aspek zahir (luaran) dan batin (dalaman) dalam amalan keagamaan. Nisbat zahir merujuk kepada hubungan yang terjalin melalui interaksi fizikal, seperti berguru secara langsung dengan seorang syeikh yang hidup,

menerima ijazah (izin) dan khirqah (jubah spiritual) sebagai simbol transmisi ilmu dan kewibawaan. Nisbat batin pula merujuk kepada hubungan spiritual yang melangkaui batasan fizikal, seperti Nisbat Uwaisiyah.

Kedua-dua ienis nisbat ini saling melengkapi. Walaupun Nisbat Uwaisiyah menunjukkan kemungkinan transmisi kehadiran spiritual tanpa fizikal. kebanyakan salikin memerlukan bimbingan seorang guru yang Kamil (sempurna) secara zahir untuk memulakan menempuh perjalanan spiritual mereka. Syeikh yang Kamil bertindak sebagai jambatan antara murid dan Ilahi, memantau kesejahteraan spiritual murid dan membimbing mereka ke arah penyucian diri.

# 2.4. Dasar Teologi Perhubungan Rohaniah

Konsep perhubungan rohaniah dalam Islam berakar umbi dalam Al-Quran dan Sunnah Nabi Muhammad . Allah menyatakan dalam Al-Quran bahawa Dia lebih dekat kepada manusia daripada urat leher mereka, menunjukkan kehadiran Ilahi yang meliputi dan intim. Hadith Qudsi yang terkenal,

"Aku adalah perwujudan pendengarannya yang dia mendengar dengannya, penglihatannya yang dia melihat dengannya, tangannya yang dia memegang dengannya, dan kakinya yang dia berjalan dengannya",

memberikan dasar teologi yang kuat untuk pemahaman tentang kedekatan Ilahi dan bagaimana kehadiran-Nya dapat dirasakan melalui pancaindera hamba yang telah mencapai tahap spiritual tertentu.

Para Sufi percaya bahawa Nabi Muhammad adalah penerima Ilm-e-Sina (ilmu hati) selain Ilm-e-Safina (ilmu buku). Ilm-e-Sina ini, yang merupakan ilham Ilahi dalam hati Baginda, diturunkan kepada orang-orang terpilih secara langsung "dari hati ke hati".

Sayyidina Ali bin Abi Thalib, menantu Nabi Muhammad , dianggap sebagai Sufi pertama yang menerima Ilm-e-Sina ini dari Baginda untuk diajarkan kepada mereka yang mampu memahaminya. Ini membentuk dasar bagi silsilah (rantai transmisi spiritual) yang berterusan, menghubungkan setiap syeikh Sufi kembali kepada Nabi Muhammad .

Selain itu, konsep Walayah (kewalian atau persahabatan dengan Allah) dan Karamat (tanda-tanda ajaib atau mukjizat yang dilakukan oleh wali) juga memberikan dasar teologi untuk perhubungan rohaniah.

Karamat dianggap sebagai tanda peringkat walayah yang lebih tinggi, dan para wali dipercayai mempunyai kawalan ke atas karamat ini dengan izin Allah. Al-Quran sendiri merujuk kepada mukjizat yang dilakukan oleh orang-orang saleh bukan Nabi seperti Nabi Khidir, murid-murid Nabi Isa, dan Ashabul Kahfi, yang mengukuhkan kepercayaan terhadap karamat para wali.

### 3. Tokoh-tokoh Perhubungan Rohaniah

Perhubungan rohaniah dalam Islam tidak hanya terbatas pada hubungan individu dengan Allah, tetapi juga melibatkan pertalian spiritual dengan tokoh-tokoh suci yang menjadi perantara limpahan rahmat dan ilmu Ilahi. Tokoh-tokoh ini termasuk Rasulullah , para nabi, para malaikat, para Awliya Allah, dan para ulama Haq, yang kesemuanya memainkan peranan penting dalam membimbing manusia menuju kesempurnaan spiritual.

# 3.1. Rasulullah **\$\sigma\$**: Sumber Limpahan Faidhz Utama

Nabi Muhammad adalah pusat dan sumber utama segala limpahan faidhz spiritual dalam Islam. Beliau adalah Khatam Nubuwwat (penutup kenabian) dan Khatam Martabat Para Anbiya dan Mursalin (penutup martabat para nabi dan Rasul). Dalam kosmologi Sufi, Baginda dikenali sebagai Nur Muhammad (Cahaya Muhammad) dan Ruh Qudsi (Roh Ilahi), manifestasi pertama dari Kehendak Ilahi.

Martabat Baginda adalah Haqiqat Muhammadiyyah, di mana segala ketentuan dan ketetapan penciptaan alam semesta ditentukan secara ijmali (global) dalam Ilmu Allah. Para Sufi menganggap Nabi Muhammad # sebagai Insan Kamil (manusia sempurna), teladan utama dalam mencapai kesempurnaan spiritual dan akhlak. Oleh itu, menuruti Sunnah Baginda adalah prasyarat penting dalam perjalanan spiritual.

Perhubungan rohaniah dengan Baginda bukan sekadar penghormatan, tetapi saluran untuk menerima tarbiyah ruhani (pendidikan spiritual) dan faidhz secara langsung, bahkan secara Uwaisiyah, seperti yang dialami oleh Khwajah Baqi Billah dan ramai masyaikh lain.

Keupayaan Baginda untuk melihat ke hadapan dan ke belakang pada masa yang sama semasa solat, serta bunyi kuat seperti air mendidih yang keluar dari dada Baginda, adalah antara karamat yang diriwayatkan, menunjukkan ketinggian spiritual dan hubungan luar biasa Baginda dengan Ilahi. Ini mengukuhkan keyakinan bahawa perhubungan dengan Baginda adalah kunci kepada limpahan spiritual yang besar.

# 3.2. Para Nabi dan Malaikat: Perantara Wahyu dan Ilmu

Para Nabi dan Rasul, seperti Nabi Ibrahim, Nabi Musa, Nabi Isa, dan Nabi-nabi lain, adalah utusan Allah yang membawa wahyu dan petunjuk kepada umat manusia. Mereka adalah Insan Khawas Al-Khawas, manusia terpilih yang memiliki martabat tertinggi di antara makhluk. Perhubungan rohaniah dengan mereka adalah melalui kepercayaan kepada risalah mereka, meneladani akhlak mereka, dan menerima limpahan berkat dari roh mereka yang suci.

Malaikat pula adalah makhluk Allah yang diciptakan dari cahaya dan sentiasa taat kepada perintah-Nya. Mereka adalah perantara wahyu dan pelaksana perintah Ilahi. Dalam kosmologi Sufi, alam roh (Alam Arwah) dan alam malaikat (Alam Malakut) adalah sebahagian daripada martabat kewujudan yang lebih tinggi, di mana roh-roh dan entiti-entiti spiritual wujud dalam bentuk yang tidak material.

Perhubungan dengan para malaikat, walaupun tidak secara langsung seperti dengan Nabi Muhammad atau para Awliya, berlaku melalui kesedaran akan kehadiran mereka dan peranan mereka dalam alam semesta. Misalnya, zikir dan doa yang diamalkan oleh para sufi sering kali melibatkan permohonan berkat dari para malaikat.

# 3.3. Para Awliya Allah: Sahabat dan Pewaris Spiritual

Para Awliya Allah adalah "sahabat-sahabat Allah" yang telah mencapai tahap kedekatan istimewa dengan-Nya melalui ketaatan yang teguh, penyucian jiwa, dan cinta yang mendalam. Mereka adalah Insan Khawas, manusia istimewa yang menjadi teladan bagi umat.

Kepercayaan terhadap karamat (mukjizat) para Awliya adalah sebahagian daripada akidah Ahli Sunnah Wal-Jamaah, di mana mereka mampu melakukan perkara luar biasa dengan izin Allah.

Contoh karamat termasuk berjalan di atas air, dapat menyembuhkan penyakit tanpa intervensi perubatan, dan mengetahui rahsia hati. Para Awliya ini berfungsi sebagai pembimbing spiritual (murshid) yang vital dalam perjalanan Sufi. Mereka mewarisi Ilmu Billah (ilmu tentang Allah) dan Ma'rifat al-Nafs (ilmu tentang diri), yang mereka sampaikan kepada muridmurid mereka melalui suhbat (pergaulan), tawajjuh (tumpuan spiritual), dan ijazah (izin).

Hubungan dengan para Awliya, sama ada yang masih hidup atau yang telah meninggal dunia, adalah saluran untuk menerima faidhz dan barakah (keberkatan). Kubur mereka sering menjadi tempat ziarah dan tumpuan spiritual, di mana para penziarah memohon bantuan rohaniah (imdad ruhaniah) dan limpahan faidhz.

# 3.4. Para Ulama Haq: Penjaga Syariat dan Ilmu

Para ulama Haq adalah pewaris para nabi (Al-'Ulama Waratsatul-Anbiya) aspek ilmu zahir dan batin. Mereka adalah para sarjana yang mendalam dalam ilmu Syari'ah (hukum Islam), akidah, dan Tasawwuf, serta mengamalkan apa yang mereka ketahui. Mereka berpegang teguh kepada akidah Ahli Sunnah Wal-Jamaah, aliran Asya'irah khususnya dan Maturidiyyah. Peranan mereka adalah untuk menjaga kemurnian ajaran Islam, membimbing umat dalam memahami hukum-hakam, dan melindungi daripada kesesatan dan bid'ah (inovasi dalam agama).

Mereka dalam juga berperanan menyebarkan ilmu dan membimbing masyarakat ke arah kebaikan, seringkali bekerjasama dengan para pemerintah untuk menegakkan keadilan dan reformasi sosial. Perhubungan rohaniah dengan para ulama adalah melalui penghormatan, Haa pengambilan ilmu. dan meneladani ketakwaan serta akhlak mereka. Mereka adalah sumber rujukan yang tidak ternilai bagi mereka yang ingin menempuh jalan spiritual dengan landasan Syari'ah yang kukuh.

### 4. Kesan Perhubungan Rohaniah: Transformasi Individu dan Komuniti

Perhubungan rohaniah yang mendalam, seperti yang diamalkan dalam tradisi Sufi, kepada membawa pelbagai kesan transformatif, baik pada peringkat individu Kesan-kesan komuniti. mahupun seringkali digambarkan melalui konsep ahwal (keadaan rohaniah) dan magamat (stesen rohaniah), menandakan yang kemajuan seorang salik dalam perjalanan spiritualnya.

### 4.1. Ahwal dan Maqamat: Peta Perjalanan Spiritual

Dalam Tasawwuf, maqamat adalah stesen atau peringkat spiritual tertentu yang mesti dicapai dan dikuasai oleh seorang salik melalui usaha dan amalan yang berterusan. Maqam bersifat kekal apabila dicapai, menjadi aspek tetap dalam karakter spiritual seseorang. Contoh maqamat termasuk:

1. Tawbah (Taubat): Peringkat awal bertaubat dari dosa dan kembali kepada Allah, melupakan kesalahan diri dalam ingatan yang berterusan kepada Tuhan.

- 2. Wara' (Berhati-hati): Peringkat berhati-hati dalam menghindari perkara syubhat (tidak jelas halal haramnya) dan segala sesuatu yang mengganggu ingatan kepada Allah.
- 3. Zuhud (Zuhud): Peringkat melepaskan diri dari keterikatan duniawi dan fokus semata-mata kepada Allah.
- 4. Sabar (Kesabaran): Peringkat ketahanan dalam menghadapi ujian dan kesukaran.
- 5. Ridha (Keredhaan): Peringkat menerima segala ketentuan Allah dengan hati yang redha.
- 6. Tawakkal (Bertawakal): Peringkat menyerahkan segala urusan kepada Allah dengan penuh kepercayaan.
- 7. Yaqin (Keyakinan): Peringkat mencapai keyakinan yang sempurna terhadap Allah, di mana perkara ghaib menjadi nyata.

Berbeza dengan maqamat, ahwal adalah keadaan rohaniah yang bersifat sementara dan merupakan kurniaan Ilahi (tajalli) yang tidak dapat diusahakan semata-mata oleh manusia. Ahwal datang dan pergi mengikut kehendak Ilahi, seperti rasa takut, harapan, keintiman, kerinduan, dan ekstasi.

Hubungan antara maqamat dan ahwal adalah bahawa maqamat adalah landasan yang kukuh yang membolehkan seorang salik menerima dan mengalami ahwal yang lebih tinggi. Kemajuan melalui maqamat dan ahwal ini bukanlah linear semata-mata, tetapi mewakili pendalaman dan penghalusan hubungan seseorang dengan Allah.

Matlamatnya beralih daripada sekadar memenuhi kewajipan agama kepada mencapai keadaan kesedaran berterusan terhadap kehadiran Ilahi.

# 4.2. Transformasi Peribadi dan Kesejahteraan Mental

Perhubungan rohaniah yang mendalam membawa kepada transformasi peribadi yang signifikan, terutamanya dalam aspek kesejahteraan mental dan emosi. Kajian-kajian moden mula menunjukkan korelasi positif antara amalan spiritual Sufi dan pengurangan tahap kebimbangan (anxiety) serta kemurungan (depression). Ini dicapai melalui beberapa cara:

- 1. Ketenangan Batin dan Kawalan Stres: Amalan zikir (ingatan kepada Allah) dan muraqabah (meditasi) membantu menenangkan fikiran, mengurangkan gangguan mental, dan memberikan fokus kepada hubungan dengan Allah, yang membawa kepada ketenangan kebahagiaan. batin dan Zikir terbukti dapat mengurangkan kebimbangan pada pesakit yang menjalani pembedahan.
- 2. Penyucian Diri dan Penerimaan Diri: Amalan Sufi seperti tazkiyah an-nafs (penyucian jiwa), zuhud (pelepasan diri dari duniawi), kesabaran, dan ikhlas (keikhlasan) menyumbang kepada refleksi diri dan pembersihan batin. Ini membolehkan individu menerima diri mereka sendiri dan mengatasi sifat-sifat negatif seperti kesombongan, iri hati, dan dendam.
- 3. Peningkatan Kesedaran Diri dan Kawalan Emosi: Muraqabah, yang mengajar kesedaran akan kehadiran Allah dalam setiap aspek kehidupan, dapat meningkatkan rasa kawalan diri dan pemahaman diri, mengurangkan perasaan kebimbangan atau tekanan. Ia juga menyokong regulasi emosi dengan

- meningkatkan kemampuan individu untuk menghadapi stres dengan cara yang lebih tenang dan reflektif.
- 4. Pengukuhan Hubungan dengan Tuhan: Amalan zikir dan doa secara berterusan mengukuhkan hubungan individu dengan Allah, yang merupakan sumber sokongan dan kekuatan utama dalam menghadapi cabaran hidup. Kepercayaan yang tinggi kepada Tuhan dan hubungan yang erat dengan-Nya melahirkan kekuatan fizikal dan mental, seperti yang dicontohkan oleh Bilal bin Rabah.

### 4.3. Peningkatan Ilmu dan Makrifat

Perjalanan spiritual dalam Sufisme juga merupakan perjalanan ilmu dan makrifat. Ilmu Billah (ilmu tentang Allah) dianggap sebagai ilmu yang paling mulia dan agung, yang hanya diketahui oleh para Ulama Ahli Iman. Ilmu ini adalah pengetahuan tentang keberadaan bersama Allah, segala hukum-Nya, dan hikmah-Nya dalam makhluk-Nya di dunia dan akhirat. Ma'rifat al-Nafs (pengetahuan tentang diri) adalah tangga utama menuju Ma'rifatullah (pengetahuan tentang Allah).

Sebagaimana kata pepatah Sufi, "Barangsiapa yang mengenali dirinya, maka sesungguhnya dia telah mengenali Tuhannya". Jiwa manusia (nafs) diciptakan dengan potensi untuk kebaikan dan kejahatan, dan ia adalah latifah Rabbaniyyah (kehalusan Ilahi), Nurani (bercahaya), Ruhani (spiritual), dan Sultani (agung) yang dicampakkan ke dalam tubuh fizikal. Melalui penyucian nafs pemahaman tentang sifat-sifatnya syaitaniah, malaikatiah), (haiwaniah, seseorang dapat mencapai kesempurnaan dan diterangi oleh jauhar-jauhar malaikat.

### 4.4. Perkembangan Etika dan Akhlak

Sufisme bukan hanya tentang pengalaman mistik, tetapi juga tentang pembentukan akhlak mulia (khuluq) dan adab (etika). Ia menekankan "mengambil sifat-sifat Allah" (al-takhalluq bi akhlāq Allāh) sebagai usaha menyempurnakan kemanusiaan untuk seseorang dengan mengikuti teladan Nabi Muhammad **3.** Sufisme didefinisikan sebagai "akhlak", di mana sesiapa yang melebihi orang lain dalam akhlak, dia melebihi dalam kesucian spiritual. Amalan Sufi seperti zikir, muraqabah, dan suhbat membantu membersihkan hati dari sifatsifat tercela seperti egoisme, kesombongan, dan kebencian, serta menanamkan sifatsifat terpuji seperti kasih sayang, kerendahan hati, keikhlasan, dan keadilan. Ini membawa kepada kehidupan yang selaras dengan kehendak Ilahi dan Sunnah Nabi, yang merupakan inti kepada kejayaan di dunia dan akhirat.

# 4.5. Pengaruh Sosial dan Keharmonian Komuniti

Sufisme telah memainkan peranan penting dalam membentuk amalan budaya dan sosial masyarakat Muslim di seluruh dunia, termasuk di Indonesia. Ritual perhimpunan Sufi, seperti majlis zikir dan sambutan mawlid (kelahiran Nabi), memupuk pembinaan komuniti, perpaduan, dan rasa kekitaan. Ia menyediakan ruang untuk ahli komuniti berkumpul, berkongsi pengalaman, dan mengukuhkan ikatan sosial. Para pemimpin Sufi menggunakan spiritual kewibawaan mereka untuk keadilan menyokong sosial. mempromosikan kewujudan bersama secara aman, dan menentang ideologi ekstremis. Ajaran toleransi dan inklusiviti mereka tercermin dalam cara tarekat Sufi berinteraksi dengan isu-isu sosial yang lebih luas, menjadikan Sufisme sebagai daya sederhana dalam masyarakat. Meskipun menghadapi kritikan penindasan di era moden, Sufisme terus memberi inspirasi kepada kesetiaan yang signifikan, baik di peringkat tempatan mahupun global, melalui guru-guru karismatik, rangkaian global baru, dan penggunaan media sosial untuk menyebarkan ajarannya.

### 5. Kaedah-kaedah Menghasilkan Kekuatan Perhubungan dan Limpahan Faidhz

Pencapaian kekuatan perhubungan rohaniah dan limpahan faidhz yang besar dalam tradisi Sufi bergantung kepada amalan dan kaedah-kaedah yang telah diwarisi dan disempurnakan oleh para masyaikh dari generasi ke generasi. Kaedah-kaedah ini bersifat praktikal dan sistematik, bertujuan untuk menyucikan hati dan jiwa, serta membuka saluran untuk menerima kurniaan Ilahi.

### 5.1. Peranan Syaikh Kamil (Mursyid)

Peranan seorang Syaikh Kamil (guru spiritual yang sempurna) adalah sangat penting dalam perjalanan Sufi. Syaikh adalah seseorang yang telah menempuh jalan mistik itu sendiri dan diberi kebenaran untuk memulakan, mengajar, dan membimbing murid-murid. Beliau berfungsi sebagai perantara antara Pencipta dan makhluk, setelah mencapai kedekatan dengan Allah melalui meditasi perjalanan spiritualnya.

Bai'ah (Sumpah Setia): Proses inisiasi ke dalam tarekat Sufi bermula dengan bay'ah, di mana seorang murid berjanji setia kepada Syaikh. Upacara ini sering melibatkan sentuhan fizikal, seperti berjabat tangan, dan pembacaan lafaz-lafaz suci. Bay'ah ini

dianggap sebagai janji setia kepada Nabi Muhammad , mewujudkan hubungan spiritual antara murid dan Baginda.

Khilafah (Pewarisan Spiritual): Apabila seorang murid mencapai tahap spiritual yang tinggi dan memenuhi syarat-syarat tertentu, Syaikh akan menganugerahkan khilafah kepadanya, iaitu izin kewibawaan untuk membimbing orang lain. Ini sering diiringi dengan pemberian khirqah (jubah spiritual), melambangkan transmisi ilmu esoterik dan keberkatan. Prasyarat menjadi khalifah termasuk hilangnya keakuan diri (fana nafs), penyingkiran sifat-sifat tercela, dan pencapaian fana fi Rasul (penghapusan diri dalam Rasulullah) serta musyahadah malakut (penyaksian alam malaikat) dan syuhud Dzat (penyaksian Dzat Ilahi).

### 5.2. Suhbat (Perdampingan)

Suhbat merujuk kepada pergaulan atau persahabatan yang erat dengan Syaikh dan sesama salikin. Ia adalah asas dalam Tarekat Naqsyabandiyah dan tradisi Sufi secara amnya. Melalui suhbat, hati murid menjadi selaras dengan getaran spiritual Syaikh, membuka jalan kepada Rabitah. Syaikh, melalui kata-kata, tindakan, dan bahkan kehadiran diamnya, bertindak sebagai cermin, memantulkan potensi murid dan membimbing mereka ke arah Ilahi.

Suhbat bukan hanya tentang kedekatan fizikal, tetapi tentang kehadiran hati. Ia adalah proses transformasi di mana murid menanggalkan ego dan kejahilan untuk menemui cahaya di dalam diri. Suhbat juga melangkaui kehidupan Syaikh; ajaran, akhlak, dan nasihat Syaikh terus menerangi kehidupan pengikutnya, menanam benih Rabitah yang memastikan hubungan spiritual tetap utuh.

### 5.3. Rabitah (Tambatan Hati)

Rabitah adalah ikatan suci yang berkembang antara murid dan Syaikh setelah suhbat. Ia adalah perhubungan spiritual yang mendalam yang melangkaui masa dan ruang. Murid dikehendaki membayangkan rupa wajah Syaikhnya di antara kedua matanya, dan kemudian menumpukan perhatian kepada rohaniah Syaikh tersebut. Melalui rabitah, murid terus menerima berkat, ilmu, dan rezeki spiritual, mencari bimbingan dan cahaya di jalan yang ditakdirkan. Rabitah adalah seperti rantai atau tali yang menghubungkan semua pengikut kepada Syaikh. Ia adalah pembaharuan inisiasi dalam hati murid dengan Syaikhnya, sebagai pengakuan bahawa mereka masih dalam rantai spiritual Syaikh. Hubungan spiritual ini dianggap sekuat hubungan darah, di mana Syaikh menghubungkan murid-muridnya melalui makhluk spiritual mereka.

### 5.4. Tawajjuh (Tumpuan Rohaniah)

Tawajjuh adalah tumpuan spiritual Syaikh kepada hati murid dengan seluruh kesungguhan (himmah). Melalui tawajjuh, limpahan faidhz dari hati Syaikh, yang telah terhasil dari limpahan faidhz hati Nabi Muhammad , disalurkan kepada hati murid melalui rantaian silsilah. Ini adalah kaedah yang kuat untuk menghasilkan jazbah (tarikan spiritual) secara ghaib dalam diri murid.

### 5.5. Muraqabah (Meditasi)

Muraqabah adalah amalan meditasi Sufi yang membawa kepada semua peringkat kesempurnaan. Secara literal, ia bermaksud menunggu, menjamin, atau melindungi. Dalam terminologi Sufi, muraqabah adalah melepaskan diri dari urusan duniawi untuk

tempoh tertentu dengan niat memupuk bimbingan spiritual yang diterima dari Syaikh. Ia melibatkan tumpuan kepada pusat-pusat kesedaran halus (lata'if) dalam diri. Matlamat muraqabah adalah untuk mencapai makrifat (gnosis) dan kedekatan dengan Allah. Semasa muraqabah, salik mungkin mengalami pelbagai sensasi dalam hati seperti panas, pergerakan, atau kesemutan. Ia juga boleh membawa kepada pengalaman kashf (penyingkapan atau penglihatan spiritual), walaupun para masyaikh menasihatkan agar tidak terlalu mementingkan penglihatan ini kerana ia mungkin hanya projeksi fikiran dan bukan destinasi akhir. Muraqabah dianggap lebih utama daripada zikir Nafi Itsbat oleh sesetengah masyaikh, dan melaluinya, seseorang dapat mencapai kedudukan wakil Allah di alam fizikal dan spiritual.

### 5.6. Zikir (Remembrance)

Zikir, atau ingatan kepada Allah, adalah amalan teras dalam semua tarekat Sufi. Ia melibatkan pengulangan nama-nama atau sifat-sifat Allah, selawat ke atas Nabi, atau kalimah La Ilaha Illallah. Zikir boleh dilakukan secara senyap (dhikr khafi) atau secara lantang (dhikr jahri), secara individu atau berkumpulan. Naqsyabandiyah secara khusus menekankan dhikr khafi (zikir tersembunyi dalam hati). Tujuan utama zikir adalah untuk mencapai keadaan kesedaran dan ingatan berterusan kepada Allah. Ia membantu menenangkan fikiran, mengurangkan gangguan mental, dan membersihkan hati daripada sifat-sifat negatif. Amalan awrad (wirid harian) yang ditetapkan oleh Syaikh, seperti zikir Ismu Zat ("Allah Allah") sebanyak 24,000 kali sehari, adalah penting untuk kemajuan spiritual. Para masyaikh menegaskan bahawa tiada Nabi mencapai kenabian, tiada wali mencapai kewalian, dan tiada

mukmin mencapai tahap iman tanpa memanfaatkan masa mereka untuk zikir harian.

# 5.7. Silsilah (Rantaian Transmisi Spiritual)

Silsilah adalah rantaian transmisi spiritual yang berterusan dari seorang Syaikh kepada muridnya, yang akhirnya dapat dikesan kembali kepada Nabi Muhammad 3. silsilah berfungsi untuk mengesahkan ajaran dan amalan tarekat, serta memberikan kewibawaan kepada Syaikh untuk membimbing. Semakin pendek berwibawa silsilah, semakin Syaikh tersebut.

Tarekat Naqsyabandiyah, misalnya, menjejaki silsilahnya kembali kepada Nabi Muhammad melalui Sayyidina Abu Bakar As-Siddiq dan Imam Ja'far al-Sadiq, yang dikenali sebagai "rantai emas" (Silsilah Al-Zahab). Tarekat-tarekat utama lain seperti Qadiriyah, Chistiyah, dan Suhrawardiyah juga mempunyai silsilah mereka sendiri yang berhubung kembali kepada Nabi Muhammad melalui sahabat-sahabat mulia seperti Sayyidina Ali bin Abi Thalib.

# 5.8. Khatam Khwajagan dan Amalan Lain

Selain amalan individu, tarekat Sufi juga mempunyai amalan kolektif seperti Khatam Khwajagan. Ini adalah mailis berjemaah yang melibatkan pembacaan Surah Al-Fatihah, Selawat, Surah Al-Insyirah, Surah Al-Ikhlas, dan pelbagai doa khusus. Tujuan Khatam Khwajagan adalah menghimpunkan berkat untuk menghadiahkan pahalanya kepada rohani Nabi Muhammad 3, para nabi, para malaikat, Ahlul-Bait, Sahabat, Tabi'in, ulama, Awliya, dan salihin, terutamanya

para masyaikh silsilah. Amalan ini mengukuhkan ikatan spiritual dalam komuniti Sufi dan memupuk rasa persaudaraan.

### 6. Perspektif Sains Moden dan Fizik Kuantum terhadap Perhubungan Rohaniah

Penerokaan perhubungan rohaniah dari sudut sains moden dan fizik kuantum adalah bidang yang kompleks seringkali menimbulkan perdebatan. Walaupun sains secara tradisinya berlandaskan materialisme dan empirisme, terdapat minat yang semakin meningkat dalam komuniti saintifik untuk memahami fenomena kesedaran, pengalaman spiritual, keterhubungan yang melangkaui penjelasan fizikal konvensional.

### 6.1. Kesedaran dan Alam Rohani: Titik Pertemuan Neurosains dan Spiritualitas

Neurosains moden telah mula mengkaji korelasi neural bagi pengalaman spiritual Kajian neuroimaging meditasi. menunjukkan bahawa amalan meditasi Sufi (muraqabah) mengaktifkan korteks prefrontal, talamus, dan nukleus retikular talamus yang menghalang, serta menyebabkan deafferentasi fungsional lobus parietal. Perubahan neurokimia yang terhasil melibatkan sistem neurotransmitter utama, menyumbang kepada pengurangan gejala kebimbangan dan kemurungan. Walaupun penemuan ini masih di peringkat awal dan mempunyai batasan metodologi, ia menunjukkan penglibatan pelbagai struktur neural dan perubahan neurofisiologi/neurokimia semasa amalan meditasi. Konsep kesedaran itu sendiri adalah omnipresent dalam neurosains, fizik kuantum, falsafah, dan spiritualitas. Dalam neurosains, kesedaran dianggap sebagai produk yang muncul dari fungsi otak, walaupun mekanismenya masih sukar difahami. Beberapa penyelidik berpendapat kesedaran mungkin bahawa terpisah daripada otak, dan roh serta jiwa boleh disamakan dengan tenaga dan maklumat yang berterusan dalam vakum ruang. Ini membuka kemungkinan untuk memahami bagaimana maklumat intuitif pengalaman transendental mungkin diterima atau dialami.

### 6.2. Teori Kesedaran Kuantum dan Non-Lokaliti

Teori kesedaran kuantum, atau quantum mind, mengemukakan hipotesis bahawa fizikal undang-undang tempatan interaksi neuron sahaja tidak menjelaskan kesedaran. Sebaliknya, ia mencadangkan bahawa fenomena mekanik kuantum, seperti entanglement (keterikatan kuantum) dan superposition (superposisi), yang menyebabkan kesan kuantum nonlokal, mungkin memainkan peranan penting dalam fungsi otak dan dapat menjelaskan aspek kritikal kesedaran.

Orchestrated Objective Reduction (Orch-OR): Roger Penrose dan Stuart Hameroff mencadangkan teori Orch-OR, yang menyatakan bahawa kesedaran timbul daripada pengiraan kuantum dalam mikrotubul di dalam neuron otak. Ini menyiratkan bahawa otak boleh mengakses maklumat non-lokal, yang berpotensi menjelaskan intuisi atau keadaan kesedaran yang berubah.

**Dinamik Otak Kuantum (QBD):** Teori QBD mencadangkan bahawa medan kuantum dalam otak menyumbang kepada proses pemikiran.

Non-lokaliti dan Keterhubungan: Konsep non-lokaliti dalam fizik merujuk kepada idea bahawa dua atau lebih zarah boleh terhubung secara serta-merta tanpa jarak, satu prinsip mengira yang diperhatikan dalam quantum entanglement. Fenomena ini mencabar tanggapan klasik tentang ruang dan kausaliti. Dalam konteks kesedaran, non-lokaliti telah diterokai sebagai penjelasan yang mungkin untuk pengalaman seperti intuisi, telepati, dan kesedaran kolektif. Jika fikiran manusia mempunyai ciri-ciri non-lokal, ini boleh menjelaskan fenomena seperti sinkronisiti (kebetulan yang bermakna) dan hubungan emosi dari jarak jauh.

# 6.3. Kesan Pemerhati (Observer Effect) dan Interpretasi

Kesan pemerhati dalam fizik kuantum adalah gangguan sistem yang diperhatikan oleh tindakan pemerhatian itu sendiri. Ini seringkali disebabkan oleh penggunaan instrumen yang mengubah keadaan yang diukur. Contoh ketara berlaku dalam mekanik kuantum, seperti yang ditunjukkan oleh eksperimen dwi-celah, di mana pemerhatian fenomena kuantum oleh pengesan atau instrumen boleh mengubah hasil yang diukur.

Walau bagaimanapun, perlu dijelaskan "pemerhati" bahawa keperluan untuk menjadi sedar tidak disokong oleh penyelidikan saintifik. Ini adalah salah tanggapan berakar daripada yang pemahaman yang lemah tentang fungsi gelombang kuantum dan proses pengukuran kuantum.

Para saintis menganggap quantum mysticism (mistisisme kuantum) sebagai pseudosains atau quackery kerana ia sering menggabungkan mistisisme kuno dengan bahasa mekanik kuantum berdasarkan "persamaan kebetulan bahasa daripada hubungan tulen". Albert Einstein sendiri menolak quantum mysticism, menegaskan

bahawa tiada ahli fizik yang mempercayainya. Niels Bohr juga menafikan bahawa teori kuantum memerlukan pemerhati yang sedar.

# 6.4. Sufi Quantum Therapy: Integrasi Konseptual

Meskipun terdapat kritikan terhadap quantum mysticism, beberapa pendekatan mengintegrasikan kontemporari cuba prinsip-prinsip fizik kuantum dengan ajaran spiritual Sufi untuk tujuan terapi. Sufi quantum therapy adalah konsep integratif menggabungkan prinsip kuantum dengan ajaran spiritual Sufisme. Ia memberi tumpuan kepada penerokaan hubungan antara alam semesta, tenaga, kesedaran, dan dimensi spiritual dalam perspektif Sufi, di samping prinsip-prinsip asas fizik kuantum. Kajian menunjukkan bahawa amalan Sufi quantum menyumbang secara signifikan kepada penstabilan kesihatan membawa mental, kepada ketenangan batin, kawalan stres, perasaan hubungan dengan Tuhan, refleksi diri, penyucian spiritual, dan penerimaan diri. menunjukkan bahawa walaupun Ini penjelasan saintifik langsung mengenai rohaniah perhubungan masih dalam peringkat awal, amalan spiritual Sufi mempunyai kesan yang dapat diperhatikan secara empirikal terhadap kesejahteraan mental.

# 6.5. Batasan dan Keperluan Penyelidikan Lanjut

Penting untuk diakui bahawa perbincangan mengenai perhubungan rohaniah dari sudut pandang sains moden dan fizik kuantum masih bersifat spekulatif dan memerlukan penyelidikan interdisipliner yang lebih ketat. Konsep-konsep spiritual seperti faidhz, barakah, dan nisbat beroperasi dalam kerangka ontologi dan epistemologi

yang berbeza daripada sains empirikal. Walaupun analogi konseptual boleh ditarik, ia tidak bermakna terdapat kesamaan literal antara fenomena spiritual dan kuantum. Penyelidikan masa depan perlu menumpukan kepada:

- Membangunkan metodologi yang lebih canggih untuk mengkaji pengalaman spiritual secara objektif.
- 2. Meneroka korelasi neural yang lebih spesifik bagi pelbagai jenis pengalaman spiritual Sufi.
- 3. Membina jambatan konseptual yang lebih kukuh antara kerangka teologi Sufi dan teori saintifik, sambil menghormati batasan setiap disiplin.
- 4. Mengelakkan pseudosains dan quantum woo dengan memastikan sebarang dakwaan disokong oleh bukti empirikal yang kukuh dan analisis teoretikal yang teliti.

# 7. Ahwal Para Masyaikh Tariqat Sufiyyah dan Ulama Ahli Sunnah Wal-Jamaah Semenjak Zaman Salaf Hingga Kini

Sejarah Islam kaya dengan kisah-kisah para masyaikh tariqat Sufiyyah dan ulama Ahli Sunnah Wal-Jamaah yang telah mencapai tahap perhubungan rohaniah yang luar biasa. Kehidupan mereka, yang dipenuhi dengan ahwal (keadaan spiritual) dan karamat (mukjizat), menjadi bukti nyata keberkesanan kaedah-kaedah spiritual yang mereka amalkan dan wariskan.

# 7.1. Tokoh-tokoh Awal dan Pembentukan Tarekat

Sejak awal Islam, Sufisme muncul sebagai dimensi esoterik yang menekankan penyucian batin dan cinta Ilahi. Ia berkembang daripada asketisme awal sebagai tindak balas kepada materialisme yang semakin meningkat. Tokoh-tokoh awal seperti Hasan al-Basri memainkan peranan penting dalam pembentukan Tasawwuf. Pada abad ke-12 Masihi, tarekat-tarekat Sufi mula terbentuk di sekitar guru-guru besar, seperti Tarekat Qadiriyah yang diasaskan oleh Syeikh Abdul Qadir Al-Jilani. Tarekat-tarekat ini, termasuk Chistiyah, Suhrawardiyah, dan Naqsyabandiyah, kemudiannya tersebar luas ke seluruh dunia Islam, termasuk Asia Selatan dan Asia Tenggara.

# 7.2. Imam Rabbani Mujaddid Alf Tsani Syaikh Ahmad Faruqi Sirhindi (971-1034H)

Imam Rabbani, Syaikh Ahmad Faruqi Sirhindi, adalah seorang pembaharu Islam terkemuka untuk milenium kedua Hijrah, yang dikenali sebagai Mujaddid Alf Tsani. Dilahirkan di Sirhind, India, beliau adalah keturunan Sayyidina Umar Al-Faruq. Beliau mempelajari semua ilmu Syari'ah dan Tasawwuf, dan menerima khirqah Tarekat Naqsyabandiyah dari Hadhrat Khwajah Baqi Billah. Imam Rabbani terkenal dengan penekanannya yang ketat terhadap Syari'ah dan penolakannya terhadap bid'ah (inovasi agama). Beliau menentang dasar sull-i kul (mencampur aduk semua agama) yang diperkenalkan oleh Maharaja Akbar, serta ajaran Din Ilahi yang dianggap sesat. Beliau menentang keras doktrin Wahdat al-Wujud (kesatuan kewujudan) yang difahami secara salah, sebaliknya mengemukakan konsep Wahdat al-Shuhud (kesatuan penyaksian), di mana pengalaman kesatuan dengan Tuhan adalah subjektif dan berlaku dalam fikiran Sufi yang telah mencapai fana fi Allah. Karya utamanya, Maktubat (kumpulan surat), yang berjumlah 536 surat dalam tiga jilid, mempengaruhi penguasa Mughal dan para ulama sezaman. Beliau menegaskan kepentingan solat khusyuk, pengamalan Sunnah dalam setiap aspek kehidupan, dan pembaharuan iman melalui kalimah La Ilaha Illallah. Kehidupan beliau adalah contoh teguh dalam mengintegrasikan Syari'ah Tasawwuf, serta membawa reformasi spiritual dan sosial yang mendalam di India.

# 7.3. Khwajah Muhammad Baqi Billah (971-1012H)

Hadhrat Khwajah Muhammad Baqi Billah, yang dilahirkan di Kabul, Afghanistan, adalah pelopor Tarekat Nagsyabandiyah di Tanah India. Beliau menerima nisbat batin secara Uwaisiyah dari Ruh Hadhrat Khwajah Syah Bahauddin Naqsyaband dan Hadhrat Khwajah 'Ubaidullah Ahrar. spiritualnya Pencarian yang gigih membawanya merantau ke seluruh Asia Tengah dan India untuk mencari para Ahlullah. Beliau adalah seorang yang sangat tawadhu' (rendah diri) dan suka menyembunyikan karamat serta martabat rohaniahnya yang tinggi.

Antara karamat beliau yang terkenal termasuk keupayaan melihat ke hadapan dan ke belakang pada masa yang sama semasa solat, serta mengubah wajah seorang tukang roti menjadi menyerupai dirinya, yang menyebabkan tukang roti itu meninggal dunia akibat limpahan spiritual yang terlalu kuat. Kisah beliau menjawab pertanyaan muridnya tentang fana dan baqa selepas kewafatannya sendiri menunjukkan spiritualnya. kedalaman Pencapaian terbesarnya adalah membimbing Imam Rabbani menjadi muridnya, yang menyebarkan Tarekat kemudiannya Naqsyabandiyah ke seluruh benua India dengan pesat.

# 7.4. Khwajah Muhammad Ma'sum Faruqi Sirhindi (1007-1079H)

Khwajah Muhammad Ma'sum adalah putera ketiga dan pengganti spiritual Imam Rabbani. Beliau dikenali dengan gelaran Urwatul Wutsqa. Sejak kecil, beliau tanda-tanda menunjukkan kewalian. termasuk menolak untuk menyusu pada siang hari di bulan Ramadhan dan menghafal Al-Quran dalam masa tiga bulan. Beliau memiliki ribuan murid langsung (sekitar 900,000) dan ribuan khalifah (sekitar 7,000), yang menunjukkan keupayaan spiritualnya yang luar biasa dalam membimbing salikin. Dikatakan beliau mampu membawa pengikutnya ke tahap fana dalam satu minggu dan baqa dalam satu bulan. Beliau juga memainkan peranan penting dalam membimbing Maharaja Mughal Aurangzeb, mengarahkannya untuk melaksanakan pemerintahan Syari'ah di India.

# 7.5. Khwajah Muhammad Saif ad-Din Sirhindi Faruqi (1049-1096H)

Khwajah Muhammad Saif ad-Din adalah Muhammad putera kelima Khwaiah Ma'sum, dan silsilahnya adalah yang paling meluas dalam Tarekat Mujaddidiyah hari ini. Beliau juga merupakan pembimbing spiritual Maharaja Aurangzeb, dan suratsuratnya kepada maharaja mengandungi arahan untuk melaksanakan Syari'ah Islam di India. Beliau terkenal dengan kecintaannya yang mendalam terhadap ayah dan datuknya, Imam Rabbani, sering yang menunjukkan melafazkan syair kerendahan hatinya yang ekstrem. Salah satu karamat beliau adalah pengsan apabila mendengar bunyi seruling, menunjukkan betapa kuatnya kesan spiritual terhadap dirinya.

# 7.6. Sayyid Noor Muhammad Badayuni Naqsybandi Mujaddidi (w. 1135H)

Hadhrat Sayyid Noor Muhammad Badayuni adalah seorang Sayyid (keturunan Nabi Muhammad 38) dan salah mutiara bersinar **Tarekat** satu Naqsyabandiyah. Beliau adalah murid Khwajah Muhammad Saif ad-Din dan kemudian Hafiz Muhammad Muhsin Dehlavi. Beliau memiliki kashf (penyingkapan spiritual) yang sangat kuat, mampu melihat cahaya spiritual atau kegelapan dalam hati murid-muridnya, dan bahkan melihat perkara ghaib dengan mata rohaninya. Ketakwaannya yang melampau ditunjukkan dengan tidak pernah makan dari makanan orang kaya dan menangguhkan pembacaan buku pinjaman dipercayai dipengaruhi "kegelapan syarikat orang kaya". Beliau adalah guru spiritual kepada Mirza Mazhar Jan-e-Janan Syahid, dan berjuta-juta pengikut Naqsyabandiyah hari ini masih menerima faidhz rohaniah daripadanya.

# 7.7. Mirza Mazhar Jan-e-Janan Syahid (1111-1195H)

Hadhrat Mirza Mazhar Jan-e-Janan Syahid adalah seorang Sayyid dari keturunan Sayyidina Ali. Beliau berbai'ah kepada Sayyid Noor Muhammad Badayuni pada usia 18 tahun dan menerima khilafah setelah empat tahun. Setelah kewafatan Syaikhnya, beliau terus menerima faidhz dan latihan spiritual dari kubur Syaikhnya selama kira-kira enam tahun, menunjukkan kesinambungan hubungan spiritual melangkaui kematian fizikal. Beliau adalah seorang penyair Sufi yang agung dan khalifahnya termasuk ulama besar seperti Qadi Thanaullah Panipati. Beliau mencapai syahadah (mati syahid) setelah ditembak

oleh seorang Rafidhi, menandakan pengorbanan tertinggi dalam jalan spiritual.

# 7.8. Syah 'Abdullah Ghulam 'Ali Dehlawi Naqshbandi (1156-1240H)

Hadhrat Syah 'Abdullah Ghulam 'Ali Dehlawi adalah Mujaddid (pembaharu) abad ke-13 Hijrah, yang dianggap sebagai Outb (poros spiritual) dan Oayyum (penjaga spiritual) zamannya. Beliau menghafal Al-Quran dalam masa sebulan dan berbai'ah kepada Mirza Mazhar Jan-epada usia tahun. 22 disempurnakan dalam semua tarekat Sufi utama dan menerima ijazah lengkap dari Syaikhnya. Faidh (limpahan spiritual) beliau tersebar luas ke seluruh dunia Islam, dengan ramai khalifah yang menyebarkan Tarekat Naqsyabandiyah ke Bukhara, Baghdad, Madinah, dan Turki, termasuk Mawlana Khalid al-Baghdadi. Beliau terkenal dengan kerendahan hati. kesederhanaan, dan kedermawanan, tidak pernah menerima sokongan kewangan tetap dari golongan elit. Karamat beliau sangat banyak, termasuk mendengar jawapan "Labbaika Ya Abdun Saleh" ketika memanggil "Ya Rasul-Allah", penglihatan Nabi Muhammad , dan mengetahui fikiran orang lain. Beliau juga menegaskan bahawa pengikutnya mesti sentiasa berwaspada kepada Dzat Tuhan Yang Maha Mulia dan menjaga hati daripada fikiran yang memudaratkan.

# 7.9. Syah Abu Saeed Faruqi Mujaddidi Dahlawi (1196-1250H)

Hadhrat Syah Abu Saeed Faruqi Mujaddidi adalah seorang wali agung dan pengganti spiritual utama Syah Ghulam Ali Dehlawi. Beliau adalah keturunan Imam Rabbani. Sejak kecil, tanda-tanda kewalian telah kelihatan padanya, dan beliau menghafal Al-Quran pada usia 11 tahun. Beliau

menunjukkan kerendahan hati yang luar biasa dengan meninggalkan kalangan muridnya sendiri untuk menjadi murid Syah Ghulam Ali, semata-mata untuk mencari kedekatan yang lebih tinggi dengan Allah. Antara karamat beliau termasuk kapal yang berlayar tanpa tukang perahu, menyebabkan pemiliknya memeluk Islam, dan jasadnya yang segar setelah 40 hari dikebumikan. Beliau juga menulis Hidayat al-Talibin, sebuah buku teks penting mengenai kaedah Mujaddidiyah.

# 7.10. Syah Ahmad Saeed Mujaddidi Faruqi Madani (1217-1277H)

Hadhrat Syah Ahmad Saeed Mujaddidi adalah putera sulung Syah Abu Saeed Mujaddidi dan pengganti spiritual Syah Ghulam Ali. Beliau menerima khilafah tujuh tarekat Sufi. Beliau dalam memainkan peranan penting dalam Pemberontakan India 1857 menentang penjajah British, menjadi salah seorang ulama pertama yang menandatangani fatwa jihad. Akibatnya, beliau terpaksa berhijrah ke Madinah Al-Munawwarah, di mana beliau meninggal dunia dan dikebumikan di Jannatul-Baqi di samping Sayyidina Uthman Ghani. Kehadiran beliau di Madinah menarik ribuan pengikut, dan beliau menulis beberapa karya, termasuk penolakan terhadap mazhab Wahhabi yang baru muncul pada masa itu.

# 7.11. Syaikh Haji Dost Muhammad Qandahari Naqsybandi (1216-1284H)

Hadhrat Syaikh Haji Dost Muhammad Qandahari adalah pengganti spiritual utama Syah Ahmad Saeed Mujaddidi. Sejak awal, beliau menunjukkan kecintaan yang kuat terhadap Tasawwuf dan sering mengalami jazbah (tarikan spiritual) yang kuat. Beliau merantau ke Haramain, Baghdad, dan Herat sebelum akhirnya bertemu Syah Ahmad Saeed di Mumbai. Pertemuan ini menghilangkan segala kegelisahan dan kekosongan hatinya. Beliau menerima khilafah mutlak dalam lapan tarekat Sufi dan dihantar kembali ke Afghanistan untuk mengajar Tarekat Mujaddidiyah. Karamat beliau termasuk mengetahui keraguan murid tentang ilmu ghaib para Awliya dan mengetahui jumlah wang dalam poketnya. Beliau menubuhkan khangah (pondok Sufi) di Musa Zai Sharif, yang menjadi pusat penyebaran tarekat di Afghanistan dan Pakistan.

# 7.12. Syaikh Muhammad 'Utsman Damani Naqsybandi (1244-1314H)

Hadhrat Syaikh Muhammad 'Utsman Damani adalah pengganti spiritual Khwajah Dost Muhammad Qandahari. Beliau menerima kewibawaan mutlak dalam lapan tarekat Sufi. Beliau terkenal dengan karamatnya, termasuk mengetahui fikiran orang lain dan memiliki "saku Afghanistan" yang tidak pernah habis wang keperluan khangah. untuk Beliau meninggal dunia sambil membaca Kalimah Tayyiba, dan dikebumikan di samping Syaikhnya di Musa Zai Sharif.

# 7.13. Syaikh Muhammad Sirajuddin Naqsybandi (1297-1333H)

Hadhrat Syaikh Muhammad Sirajuddin adalah putera dan pengganti spiritual Syaikh Muhammad 'Utsman Damani. Beliau menamatkan pendidikan Islamnya pada usia 14 tahun dan menerima khilafah mutlak pada usia yang sama. Semasa mengerjakan Haji, beliau mengalami pengalaman spiritual yang mendalam di Makam Nabi Muhammad di Madinah, di mana beliau menerima pakaian Arab dan lilin yang menyala, lalu memasuki ruang suci untuk berdoa. Meskipun hayatnya singkat, beliau melatih ribuan murid dan

menganugerahkan khilafah kepada 36 orang, dengan Pir Fazal Ali Qureshi sebagai khalifah yang paling menonjol. Beliau juga menentang kultus Wahhabi yang mula merebak di India pada masa itu.

# 7.14. Maulana Abu Al-Sa'ad Ahmad Khan Naqsybandi Mujaddidi (w. 1360H)

Mawlana Abu Al-Sa'ad Ahmad Khan adalah salah seorang wakil terkemuka Muhammad Sirajuddin Syaikh Beliau Nagsybandi. terkenal dengan kritikan terhadap fahaman Wahhabi yang mempengaruhi para sufi, menyebabkan hilangnya iman, kasih sayang, dan adab. Beliau menunjukkan kerendahan hati yang luar biasa, seperti membersihkan tandas Syaikhnya dengan tangannya sendiri, sebagai tanda kecintaan kepada Syaikh.

# 7.15. Hadhrat Maulana Khwajah Muhammad Abdullah Ludhianvi (1322-1375H)

Hadhrat Maulana Khwajah Muhammad Abdullah dilahirkan di Ludhian, India, dalam keluarga yang menjaga kebajikan dan berasal dari hasil yang halal. Beliau memulakan pendidikan agama pada usia kemudian beralih ke muda. bidang perubatan atas desakan keluarga. Namun, Syaikhnya, Hadhrat Maulana Abu Saad Ahmad Khan, menyedari potensi spiritualnya dan menasihatinya untuk kembali kepada hikmah orang-orang beriman. yang menyebabkan beliau meninggalkan kerjaya perubatan. Beliau kemudian berkhidmat di Khangah Sirajiyah dan menerima berkat rohaniah dari Syaikhnya, dan akhirnya mewasiatkan pengurusan khangah kepada khalifahnya, Maulana Hadhrat Khwajah Khan Muhammad Sahib.

# 7.16. Syaikh Wan Sulaiman Siddiq (1291-1354H)

Syaikh Wan Sulaiman bin Wan Siddiq adalah seorang ulama besar dan Syaikhul Islam Kedah Darul Aman yang pertama. Beliau belajar di Mekah selama hampir 20 berguru dengan ramai tahun, terkemuka dunia Melayu dan Arab, termasuk Syaikh Fagir Muhammad Andakhuri al-Bukhari, dari mana beliau menerima Tarekat Naqsyabandiyah Mujaddidiyah Ahmadiyah. Beliau adalah seorang ulama yang aktif dalam urusan duniawi dan ukhrawi, mengeluarkan fatwa kerajaan Kedah. Beliau rasmi berpandangan bahawa "tidak sempurna insaniahnya ini melainkan dengan Tariqat". Beliau menekankan kepentingan suhbat dengan mursyid, sekurang-kurangnya tiga kali sehari, untuk membincangkan ilmu dan kepentingan duniawi mengikut Syari'ah.

- 1. Naqsyabandiyyah Mujaddidiyyah,
- 2. Qadiriyyah,
- 3. Chisytiyyah,
- 4. Suhrawardiyyah,
- 5. Kubrawiyyah,
- 6. Madariyyah,
- 7. Qalandariyyah

Beliau adalah pemimpin utama dalam gerakan Khatme Nubuwat (pemeliharaan kenabian terakhir) di Pakistan, yang berjaya mengisytiharkan Qadianiyyah bukan Islam. Karamat beliau termasuk mengubah hati dan fikiran orang yang mementingkan diri melalui cahaya rohaniahnya, di mana ramai penjenayah bertaubat hanya dengan melihat wajahnya. Kewibawaan dan popularitinya merangkumi semua lapisan masyarakat, dan beliau adalah mentor kepada banyak parti dan gerakan agama di Pakistan.

Jasa besarnya termasuk pengasasan Madrasah al-Hamidiah, salah satu sekolah Islam moden terawal di Semenanjung Tanah Melayu, dan mencadangkan penubuhan Maktab Mahmud.

# 7.17. Syaikhul-Masyaikh Hadhrat Maulana Khwajah Khan Muhammad Sahib (1334-1431H)

Hadhrat Maulana Khwajah Khan Muhammad adalah pengganti spiritual Hadhrat Maulana Muhammad Abdullah Ludhianvi dan Khalifah ketiga di Khangah Sirajiyah. Beliau adalah seorang ulama yang berwawasan dan Sufi yang tidak mementingkan diri, menghabiskan setiap saat hidupnya di jalan Allah. Beliau belajar Darul Uloom Deoband menghabiskan 15 tahun di Khangah Sirajiyah, membaca Maktubat Imam Rabbani tiga kali. Beliau dianugerahkan khilafah dalam tujuh tarekat Sufi:

# 7.18. Hadhrat Al-Syaikh Al-Maulana Jalaluddin Ahmad bin Nuruddin Ar-Rowi Al-Amani (Kontemporari)

Hadhrat Al-Syaikh Al-Maulana Jalaluddin Ahmad bin Nuruddin Ar-Rowi Al-Amani adalah seorang Syaikh kontemporari yang mewarisi dan meneruskan tradisi spiritual yang mendalam ini. Beliau telah menerima nisbat batin secara Uwaisiyah dari rohaniah Nabi Muhammad # sejak usia 12 tahun. Beliau juga menerima nisbat zahir Tarekat Qadiriyah dari Hadhrat Syeikh Ismail Kanni di Pulau Besar, Melaka, yang silsilahnya berhubung dengan Syeikh Abdul Oadir Al-Jilani. Pada usia 20 tahun, beliau mengambil nisbat Tarekat Nagsyabandiyah Mujaddidiyah Khalidiyah dari Hadhrat Syaikh Haji Muhammad Abdullah Kamal bin Muhammad Syuhud.

Pada usia 21 tahun, beliau mengambil Nisbat Naqsyabandiyah Haqqani dari Hadhrat Syaikh Raja Ashman Al-Haqqani. Kemudian, pada usia 27 tahun, beliau mengambil baiat nisbat batin dan ijazah Tarekat Naqsyabandiyah Mujaddidiyah dari Hadhrat Khwajah Khan Muhammad Sahib.

Pada usia 50 tahun, beliau menerima Khirgah Tarigah dan Khilafah serta Ijazah Tammah Mutlag (izin mutlak) lebih dari 35 silsilah tarekat dari Hadhrat Syeikh 'Uzair bin Muhammad Al-Samsuni dari Turki, yang menunjukkan pengiktirafan meluas terhadap kewibawaan spiritualnya. Silsilah beliau yang sangat luas, termasuk Naqsyabandiyah Mujaddidiyah, Qadiriyah, Chistiyah, Suhrawardiyah, Syadziliyah, Yasawiyah, Junaidiyah, Rifa'iyah, Zahabiyah, dan banyak lagi, menunjukkan dan keluasan kedalaman ilmu serta perhubungan spiritual yang diwarisinya.

#### Kesimpulan

Nisbat perhubungan rohaniah dalam tradisi Sufi dan Ahl al-Sunnah Wal-Jamaah adalah dimensi yang mendalam dan transformatif dalam pengalaman keagamaan Islam. Ia bukan sekadar konsep abstrak, tetapi suatu realiti yang dialami dan diwarisi melalui rantaian transmisi spiritual (silsilah) yang berterusan dari Nabi Muhammad # hingga ke hari ini. Para masyaikh tariqat Sufiyyah dan ulama Haq, melalui kehidupan dan ajaran mereka, telah menunjukkan bagaimana perhubungan ini dapat dibina dan diperkukuh, membawa kepada limpahan faidhz dan barakah yang besar. Kesan daripada perhubungan rohaniah ini adalah pelbagai, merangkumi transformasi peribadi dan kesejahteraan mental. peningkatan ilmu dan makrifat, serta pembangunan etika dan akhlak mulia.

Di peringkat sosial, amalan Sufi keharmonian menyumbang kepada komuniti, toleransi dan agama, penyelesaian konflik, menunjukkan relevansinya yang berterusan dalam masyarakat kontemporari. Kaedah-kaedah yang diamalkan oleh para masyaikh, seperti suhbat (pergaulan dengan guru), rabitah (tambatan hati), tawajjuh (tumpuan spiritual), *muraqabah* (meditasi), dan *zikir* (ingatan kepada Allah), adalah kunci kepada pencapaian spiritual ini. Setiap kaedah ini berfungsi untuk menyucikan hati, mendisiplinkan nafs, dan membuka saluran untuk menerima kurniaan Ilahi.

Peranan Syaikh Kamil sebagai pembimbing dan perantara spiritual adalah sangat penting, memastikan transmisi ilmu dan berkat berlaku secara sah dan berkesan. Dari perspektif sains moden dan fizik kuantum, perbincangan mengenai perhubungan rohaniah masih di peringkat awal dan bersifat eksplorasi. Walaupun terdapat cabaran dalam mengkaji fenomena spiritual secara empirikal, penemuan dalam neurosains mengenai korelasi neural meditasi dan kesedaran, serta teori-teori dalam fizik kuantum mengenai non-lokaliti dan entanglement, menawarkan analogi konseptual yang menarik.

Konsep-konsep seperti Sufi quantum menunjukkan potensi untuk therapy mengintegrasikan dimensi spiritual dengan pendekatan terapeutik moden, walaupun dengan batasan metodologi dan keperluan untuk penyelidikan yang lebih ketat. Penting untuk mengelakkan pseudosains dan *quantum woo* dengan mengekalkan integriti akademik dan membezakan antara analogi konseptual dan kesamaan literal. Secara keseluruhannya, laporan menegaskan bahawa perhubungan rohaniah adalah aspek penting dalam Islam yang telah membawa manfaat besar kepada individu dan masyarakat sepanjang sejarah.

Kisah-kisah dan *ahwal* para masyaikh dari zaman salaf hingga kini menjadi bukti hidup kekuatan tradisi spiritual ini. Dalam dunia yang semakin kompleks dan materialistik, penekanan terhadap penyucian hati, pembangunan akhlak, dan

hubungan yang mendalam dengan Ilahi dan para kekasih-Nya kekal relevan dan penting untuk kesejahteraan manusia secara holistik. Dialog berterusan antara ilmu agama dan sains, dengan sikap saling menghormati dan keterbukaan, dapat memperkaya pemahaman kita tentang realiti yang lebih luas, termasuk dimensi rohaniah yang sering diabaikan.

# 8. PERHUBUNGAN ROHANIAH AWLIYA ALLAH DAN LIMPAHAN FAIDHZ: ANALISIS TEOLOGI DAN SAINTIFIK MERENTASI MASA DAN TEMPAT

#### **Abstrak**

Kajian ini membentangkan analisis perhubungan komprehensif mengenai rohaniah di kalangan para Awliya Allah, bagaimana menelusuri hubungan merentasi batasan masa dan tempat, serta menyelami limpahan faidhz (limpahan ilahi) yang terhasil daripadanya. Dengan menggabungkan perspektif teologi Islam klasik dan Tasawwuf dengan penemuan saintifik moden, laporan ini berusaha untuk menerangkan fenomena spiritual ini dari sudut pandang yang holistik. Perbincangan meliputi definisi Awliya Allah, mekanisme transmisi rohaniah seperti silsilah, afada, ilham, dan barakah, serta korelasi saintifik neurosains. melalui psikologi transpersonal, dan teori kesedaran nonlokal. Kajian ini juga mengemukakan batasan metodologi saintifik dalam memahami dimensi ghaib, sambil menggariskan implikasi teoritikal dan praktikal dari perhubungan rohaniah ini terhadap individu dan masyarakat.

#### 1. Pendahuluan

# 1.1. Latar Belakang dan Signifikansi Kajian Perhubungan Rohaniah dalam Islam

Dalam lanskap spiritual Islam, kedudukan para Awliya Allah, atau "Sahabat Allah," adalah sentral dan mendalam. Mereka adalah individu-individu yang telah mencapai kedekatan yang istimewa dengan Allah SWT melalui ketaatan yang tulus, pengabdian yang mendalam, dan penyucian

jiwa yang berterusan. Kehidupan dan ajaran mereka telah menjadi mercu tanda bagi umat Islam di seluruh dunia, menawarkan jalan praktikal menuju realisasi spiritual dan pemahaman tentang hakikat kewujudan.

Fenomena perhubungan rohaniah di kalangan Awliya Allah bukanlah sekadar naratif terpencil dalam sejarah Islam, tetapi merupakan aspek fundamental yang membentuk infrastruktur spiritual umat. Sufisme, atau Tasawwuf, sebagai dimensi batiniah Islam, telah tersebar luas di seluruh dunia Islam, dari Maghribi di barat hingga ke India di timur, dan terus hadir di Eropah selama lebih dari 12 abad.

Penyebaran dan kesinambungan Tarekat Sufi ini, masing-masing dengan "salasilah kewalian dan struktur kepimpinan" yang tersendiri menunjukkan adanya sistem spiritual yang teguh dan saling berkaitan. Hakikat bahawa "Awliya Allah sentiasa hadir" dan "dilatih untuk naik ke magam mereka bagi menggantikan Syaikh yang meninggal dunia" mengukuhkan lagi idea rangkaian spiritual yang berterusan dan hidup ini. Ini menunjukkan bahawa perhubungan rohaniah bukanlah kejadian rawak tetapi sebahagian daripada sistem yang mapan, yang diatur secara ilahi, yang memastikan kesinambungan bimbingan spiritual dan limpahan faidhz untuk Ummah.

### 1.2. Definisi Awliya Allah: Perspektif Al-Ouran, Hadis, dan Tasawwuf Klasik

Secara linguistik, perkataan "Awliya" adalah jamak kepada "Wali", yang berasal dari akar kata al-walayah. Ia merujuk kepada seseorang yang dekat, rapat, atau sekutu yang dipercayai dan membantu orang lain. Ia juga bermaksud lawan dari permusuhan, menunjukkan kedekatan dengan Allah berbanding menjauhi jalan-Nya. Dari sudut pandang akidah Islam, definisi Awliya tidak pernah terpisah dari Al-Quran. Firman Allah SWT dalam Surah Yunus ayat 63 dengan jelas menyatakan: "(Awliya Allah adalah) mereka yang beriman dan sentiasa dalam ketakutan kepada Allah." Ayat ini menegaskan bahawa iman dan takwa adalah prasyarat utama untuk mencapai status al-Walayah atau kewalian. Oleh itu, setiap Muslim yang beriman dan bertakwa adalah Awliya Allah.

Ciri-ciri spiritual dan akhlak Awliya Allah melangkaui ketaatan luaran semata-mata. Mereka dicirikan oleh kesucian dari dosadosa besar, walaupun mereka tetap rendah hati dan memohon keampunan untuk kesalahan-kesalahan kecil. Lidah dan hati mereka jarang sekali kosong dari Dzikir (mengingati Allah) secara berterusan, sama ada dalam keadaan berdiri, duduk, atau berbaring. Mereka menterjemahkan ketakwaan peribadi kepada rahmat awam, makan orang seperti memberi yang mendamaikan memerlukan. keluarga, membimbing anak yatim, dan menginspirasi komuniti mereka. Mereka juga menjunjung tinggi panduan kenabian haya' (kesederhanaan) tentang berpakaian, berbicara, dan membawa diri dengan maruah dan kesopanan.

Kebijaksanaan, keimanan yang teguh, dan dilindungi secara ilahi dari pelanggaran berat adalah antara tanda-tanda mereka yang telah mencapai kedekatan intim dengan Tuhan. Ulama klasik, terutamanya para guru Sufi, sering berbicara tentang hierarki spiritual di kalangan Awliya Allah. Hierarki ini bersifat deskriptif, bukan birokratik, dan mengingatkan bahawa kewalian adalah dinamik, serta Allah sahaja yang mengetahui kedudukan sebenar setiap hamba-Nya. Status ini terbuka kepada sesiapa sahaja—lelaki atau wanita, muda tua—yang berusaha untuk atau mendekatkan diri kepada Allah. Ulama terkemuka seperti Hujwiri (w. 1072-7), al-Nasafi (w. 1142), dan Ibn Taymiyyah (w. 1328) telah mengesahkan kewujudan para wali dan karamat (mukjizat) yang muncul melalui mereka. Mereka menyatakan bahawa karamat adalah realiti berfungsi sebagai bukti kebenaran agama mereka, iaitu Islam.

Jadual 1: Ciri-ciri Utama Awliya Allah menurut Sumber Klasik dan Sufi

| Kategori  | Ciri       | Huraian      | Sumber       |
|-----------|------------|--------------|--------------|
|           |            |              | Rujukan      |
| Definisi  | Dekat      | Rapat,       | berasal dari |
| Asas      |            | sekutu yang  | al-          |
|           |            | dipercayai   | Walayah,     |
|           |            |              | daerah       |
|           |            |              | kedekatan    |
|           |            |              | dengan       |
|           |            |              | Allah.       |
| Kualiti   | Iman yang  | kesedaran    |              |
| Teras     | teguh dan  | akan Tuhan   |              |
|           | Taqwa      | yang         |              |
|           |            | mendalam     |              |
| Amalan    | Zikir      | ketaatan     | Solat,       |
| Spiritual | mengingati | yang teliti, | puasa        |
|           | Allah      | cinta yang   | sunat.       |
|           | secara     | tulus        |              |
|           | berterusan | kepada       |              |
|           |            | Allah        |              |

#### Akhlak dan Tingkah Laku

Kesucian dari dosa besar, kerendahan hati, berkhidmat kepada makhluk (memberi makan, mendamaikan, membimbing), kesederhanaan, penggunaan beretika, sedekah dengan senyuman, berselawat kepada Nabi Muhammad ...

### Pencapaian Spiritual

Kedekatan intim dengan Tuhan, kesedaran akan Tuhan, kebijaksanaan, keimanan yang teguh, dilindungi secara ilahi dari pelanggaran berat.

#### Sokongan Ilahi

Doa yang cepat dimakbulkan, kemampuan untuk memberi syafaat (tawassul), ilham ilahi (Ilham), kekuatan spiritual (karamat).

### Tujuan dan Peranan

Berfungsi sebagai jambatan yang menghubungkan pelbagai budaya, menerangi jalan bagi pencari kebenaran, membimbing kepada kesedaran membersihkan jiwa, menyebarkan Islam melalui cinta dan toleransi. Penekanan terhadap iman dan takwa sebagai asas kewalian (wilayah), digabungkan dengan konsep karamat (mukjizat) sebagai bukti menunjukkan bahawa perhubungan rohaniah Awliya Allah bukanlah sekadar keadaan dalaman tetapi mempunyai kesan nyata dan boleh diperhatikan yang (walaupun selalunya difasilitasi secara ilahi) di dunia. Ini berfungsi sebagai bukti kebenaran jalan mereka dan mesej Nabi Muhammad 3.

Keadaan spiritual dalaman seorang Awliya, yang dibina atas iman yang tidak berbelah bahagi dan ketakwaan yang mendalam, termanifestasi secara luaran melalui karamat. Perkara ini kemudian berfungsi sebagai pengesahan, bukan sahaja kedekatan individu mereka dengan Allah, tetapi juga kesahihan jalan Islam itu sendiri. Ini mengangkat wilayah melampaui pengalaman mistik semata-mata kepada pengesahan awam terhadap sokongan ilahi bagi mereka yang menghayati prinsipprinsip Islam sepenuhnya. Mukjizat-mukjizat ini, walaupun tidak dipamerkan untuk tujuan pameran, berfungsi untuk menginspirasi orang lain untuk mendekati Allah SWT.

# 1.3. Tujuan, Skop, dan Metodologi Kajian

Tujuan utama kajian ini adalah untuk menyediakan analisis yang mendalam dan berintegrasi mengenai perhubungan rohaniah di kalangan Awliya Allah. Ini melibatkan penggabungan perspektif teologi Islam klasik dan Tasawwuf dengan penemuan saintifik moden, dalam usaha untuk menerangkan fenomena spiritual ini dari sudut pandang yang holistik. Skop kajian ini adalah luas, merangkumi aspek definisional Awliya Allah, mekanisme transmisi rohaniah yang kompleks, limpahan faidhz yang terhasil, dan dimensi saintifik yang mungkin berkorelasi dengan pengalaman spiritual. Kajian ini juga akan meneliti batasan metodologi saintifik dalam memahami dimensi ghaib. sambil menggariskan implikasi teoritikal dan praktikal dari perhubungan rohaniah ini individu dan terhadap masyarakat. Metodologi penyelidikan melibatkan analisis teks-teks klasik Islam, termasuk Al-Quran dan Hadis, serta karya-karya ulama dan guru Sufi terkemuka. Kajian kes sejarah Awliya Allah yang terkemuka akan digunakan untuk menggambarkan bentukperhubungan rohaniah dan bentuk kesannya. Selain itu, penerokaan literatur saintifik kontemporari dalam bidang neurosains, psikologi, dan teori kesedaran

akan dilakukan untuk mencari korelasi dan pemahaman yang lebih luas, tanpa mengurangkan sifat transenden fenomena spiritual.

### 1.4. Struktur Laporan

Laporan ini disusun secara sistematik untuk memudahkan pemahaman pembaca. Ia bermula dengan pendahuluan yang dan signifikansi menetapkan konteks Bahagian seterusnya kajian. mendalami konsep perhubungan rohaniah dalam Tasawwuf, termasuk perbincangan terperinci tentang silsilah, hierarki Awliya, dan pelbagai bentuk komunikasi spiritual. Kemudian, laporan ini akan menganalisis konsep faidhz dan mekanisme transmisinya, diikuti dengan perbincangan mengenai kesan-kesan rohaniah potensi korelasi saintifik. Akhirnya, laporan ini akan menggariskan batasan kajian saintifik terhadap fenomena spiritual dan menyimpulkan penemuan utama serta implikasi teoritikal dan praktikal.

# 2. Konsep Perhubungan Rohaniah dalam Tasawwuf

# 2.1. Silsilah: Rantaian Emas Transmisi Rohaniah dari Rasulullah ##

Dalam tradisi Sufi, silsilah merujuk kepada genealogi spiritual, iaitu rantaian gurumurid yang tidak terputus yang bermula dari Nabi Muhammad . Rantaian ini adalah asas kepada setiap tarekat Sufi (tariqa), yang mana setiap Syaikh atau pir (guru spiritual) dapat menunjukkan silsilah mereka yang kembali kepada Nabi Muhammad .

Kebanyakan silsilah menelusuri keturunan mereka melalui sepupu dan menantu Nabi, Sayyidina Ali bin Abi Talib, seperti tarekat Qadiriyyah, Chisytiyya, dan Suhrawardiyyah. Tarekat Naqshbandiyyah

pula menelusuri keturunannya melalui Sayyidina Abu Bakar. Tujuan utama silsilah adalah untuk menegakkan kesahihan dan keaslian ajaran Sufi. Ia memastikan kesinambungan ilmu dan autoriti spiritual dari satu generasi ke generasi seterusnya. silsilah ini berfungsi sebagai saluran langsung kepada autoriti ilahi, menghubungkan murid kepada Nabi Muhammad # dan seterusnya kepada Allah SWT. Proses ini bermula dengan bai'ah (ikrar setia) yang diberikan oleh seorang pencari kepada Syaikh Sufi yang sah. Dengan memberikan bai'ah ini, seseorang itu berikrar setia kepada Nabi Muhammad , seterusnya mewujudkan perhubungan rohaniah antara pencari dan Nabi.

Silsilah bukan sekadar rekod sejarah guruguru, tetapi ia berfungsi sebagai saluran yang hidup dan dinamik untuk transmisi barakah (keberkatan atau tenaga spiritual) dan autoriti spiritual merentasi generasi. Hakikat ini menjadikan perhubungan spiritual kepada Nabi Muhammad , dan akhirnya kepada Allah, dapat diakses dan berterusan. Tenaga spiritual (barakah) Jalan Sufi ditransmisikan melalui nafas Murshid, menunjukkan pemindahan kekuatan spiritual yang langsung dan hampir dapat dirasakan.

Transmisi dinamik ini memastikan bahawa jalan spiritual kekal hidup dan berkesan, menghubungkan pencari kontemporari kepada cahaya ilahi Nabi Muhammad syang asas. Ini adalah bukti bahawa bimbingan ilahi tidak terputus, melainkan terus mengalir melalui rantaian guru-guru yang diberkati, membolehkan pencari di setiap zaman untuk menyerap ilmu dan rahmat yang sama yang dianugerahkan kepada para pendahulu mereka.

### 2.2. Hierarki Awliya Allah dan Jaringan Rohaniah Ghaib

Dalam tradisi Sufi, terdapat hierarki spiritual di kalangan Awliya Allah, yang mana ia lebih bersifat deskriptif daripada birokratik, mengingatkan kita bahawa kewalian itu dinamik, dan Allah sahaja yang mengetahui kedudukan sebenar setiap hamba-Nya.

Hierarki ini termasuk konsep-konsep seperti Abdal (pengganti), Awtad (pasak), Qutb (kutub spiritual), dan yang memainkan peranan penting dalam menjaga keseimbangan spiritual dunia. Sebagai contoh, apabila seorang Ghawth (pembantu spiritual) meninggal dunia, awliyaullah yang hidup akan segera mengambil tempatnya, memastikan tiada kerusi kosong dalam "Kerajaan Muhammadan" yang berterusan. Ini menunjukkan kepimpinan spiritual yang berterusan dan bimbingan yang tidak pernah terputus.

Awliya Allah sering digambarkan sebagai "tersembunyi di dalam pandangan mata" (hidden in plain sight). Mereka berada di kalangan masyarakat untuk berkhidmat, tetapi kedudukan sebenar mereka tidak sentiasa kelihatan kepada mata kasar. Ini adalah kerana dosa-dosa manusia boleh menyelubungi hati dan penglihatan mereka, menyebabkan mereka tidak dapat orang-orang mengenali yang soleh walaupun berhadapan dengan mereka. Walaupun tidak dikenali secara awam, Awliya ini "mengembara di seluruh dunia" secara spiritual, melihat ke dalam hati manusia dan bekerja ke atas mereka dari jauh. Mereka adalah pewaris para nabi, dan Allah menghantar mereka untuk membimbing dan membersihkan jiwa manusia.

Konsep "Kerajaan Muhammadan" yang berterusan, berhierarki, dan meluas secara geografi di kalangan Awliya Allah, yang ahli-ahlinya "tersembunyi di pandangan mata" dan "mengembara di seluruh dunia", menyiratkan sistem tadbir urus spiritual yang canggih dan tidak kelihatan yang secara aktif mempengaruhi dan membimbing manusia, melangkaui struktur politik atau sosial konvensional. Ini menunjukkan mekanisme ilahi untuk mengekalkan keseimbangan dan bimbingan spiritual di Bumi, walaupun tanpa pengiktirafan yang jelas oleh orang ramai. Sistem tadbir urus yang tidak kelihatan ini, yang diamanahkan secara ilahi, beroperasi serentak dengan dunia yang kelihatan. Ia dikekalkan oleh Awliya, memastikan aliran bimbingan dan rahmat ilahi (faidhz) yang berterusan kepada manusia, tanpa mengira batasan geografi atau masa. Sistem ini berfungsi sebagai di "Internet syurga" mana Awliya "menavigasi" dan "melihat murid-murid sekurang-kurangnya tiga kali sehari", secara aktif mempengaruhi perkembangan spiritual mereka dan bahkan menanggung beban mereka. menandakan campur tangan spiritual yang berterusan, meluas, dan aktif dalam urusan manusia, jauh melangkaui apa yang dapat dirasakan oleh deria biasa.

# 2.3. Bentuk-bentuk Perhubungan Rohaniah

Perhubungan rohaniah di kalangan Awliya Allah dan dengan murid-murid mereka termanifestasi dalam pelbagai bentuk yang melangkaui interaksi fizikal. Bentukbentuk ini menunjukkan sistem interaksi bukan fizikal yang canggih dan pelbagai modaliti dalam alam spiritual.

# 2.3.1. Komunikasi Hati ke Hati (Haqiqat at-Tawajjuh)

Haqiqat at-Tawajjuh adalah hakikat mengarahkan wajah seseorang ke arah Allah, yang membawa kepada keadaan di mana Awliya terhubung dengan Kehadiran Ilahi. Apabila seorang wali mencapai tahap ini, mereka menjadi seperti "Ayatun min Ayatillah", tanda Allah yang bergerak di Bumi.

Dengan kekuatan ini, dan dengan izin Allah dan Nabi Muhammad , mereka dapat mencapai sesiapa sahaja melalui telepati, dari hati ke hati. Ini adalah pemindahan maklumat spiritual yang langsung dan serta-merta.

Anekdot menunjukkan keupayaan ini. Sebagai contoh, diceritakan bagaimana Shaykh Abdullah al-Fa'izi ad-Daghestani, dari jarak lima jam perjalanan, mengetahui bahawa muridnya telah membuat marah ibunya dan segera menyuruh mereka kembali setelah tiba, menunjukkan kekuatan haqiqat at-tawajjuh.

Dalam satu lagi kejadian, Shaykh Ahmad al-Haroon, tanpa telefon, menggunakan tali pinggangnya untuk memanggil seorang murid sejauh 500 batu secara telepati, mengarahkannya untuk membawa sebuah buku tertentu. Murid itu tiba lima jam kemudian dengan buku tersebut, mengesahkan perhubungan telepati itu.

Selain itu, Awliya juga dianugerahkan deria yang luar biasa; mereka dapat "menghidu, mendengar, melihat, merasa" melangkaui cara fizikal, bahkan dapat menghidu Akhirat dari Bumi. Ini menunjukkan bahawa deria mereka diperluas secara ilahi, membolehkan persepsi yang melangkaui batasan material.

# 2.3.2. Pertemuan dalam Mimpi dan Visi (Oneirologi Sufi)

Mimpi dan penglihatan semasa terjaga dianggap sebagai alat penting untuk bimbingan spiritual dalam Sufisme. Dalam ini, murid digalakkan untuk tradisi menceritakan mimpi dan penglihatan mereka kepada guru spiritual mereka, yang kemudiannya akan mentafsirkan mimpi tersebut menggunakan ilmu dan pandangan mereka untuk membantu murid di jalan spiritual. Mimpi berfungsi sebagai "gerbang ke dunia ghaib" (alam al-ghaib), yang tersembunyi dari pengalaman sedar pengembara spiritual, mendedahkan masalah, halangan, aspirasi, dan kemajuan mereka di jalan spiritual. Ibn Arabi, seorang tokoh mistik Sufi yang berpengaruh, mencatatkan bahawa beliau mempunyai pertemuan visioner dengan para nabi dan di "dunia guru-guru Sufi imaginal" (mundus imaginalis), sebuah alam perantaraan antara yang abadi dan yang temporal. Pertemuan-pertemuan melangkaui masa linear dan menunjukkan bahawa tokoh-tokoh spiritual masa lalu tetap tersedia untuk bimbingan interaksi. Terdapat juga hubungan rapat antara penglihatan transformatif inisiasi ke dalam salasilah spiritual Sufi, menunjukkan bahawa pengalaman visioner peranan memainkan penting dalam perkembangan spiritual dan pengesahan dalam tarekat.

# 2.3.3. Nazar (Pandangan Rohaniah) dan Kesannya

Nazar, dalam konteks Sufi, merujuk kepada pandangan spiritual atau tatapan yang membawa pertukaran tenaga. Ia bukan sekadar pandangan fizikal, tetapi pandangan yang sarat dengan barakah dan pengaruh spiritual. Kekuatan penyembuhan nazar ini dapat dilihat dalam pandangan Nabi Muhammad 3, di mana pandangan beliau dapat membawa penyembuhan dan kegembiraan kepada sesiapa yang dilihatnya. Amalan Nazarbandi, terutamanya dalam tarekat Naqsyabandi, melibatkan meditasi senyap internalisasi amalan spiritual. Ini bertujuan untuk mencapai kesedaran yang lebih tinggi dan hubungan yang lebih mendalam dengan Yang Ilahi. Melalui Nazarbandi, pengamal melaporkan pengalaman ketenangan yang mendalam, kejelasan, dan intuisi yang meningkat, membawa kepada yang pemahaman transformatif tentang diri dan Pelbagai alam semesta. bentuk perhubungan rohaniah, daripada telepati (Haqiqat at-Tawajjuh) dan pertemuan visioner (oneiologi) kepada pandangan rohaniah (Nazar), menunjukkan sistem interaksi bukan fizikal yang canggih dan pelbagai modaliti di kalangan Awliya Allah dan dengan murid-murid mereka. Ini menyiratkan bahawa realiti spiritual beroperasi dengan hukum komunikasinya sendiri yang melangkaui persepsi deria konvensional. Haqiqat at-Tawajjuh membolehkan Awliya "mencapai sesiapa sahaja melalui telepati, dari hati ke hati", menunjukkan pemindahan maklumat spiritual yang langsung dan serta-merta. Mimpi dan penglihatan berfungsi sebagai "gerbang ke dunia ghaib" untuk bimbingan dan bahkan pertemuan dengan guru-guru masa lalu. Nazar melibatkan "pertukaran tenaga" dan boleh mempunyai "kuasa penyembuhan". Bukti kolektif ini menunjukkan sebuah "ekosistem" spiritual di mana komunikasi tidak terhad oleh ruang sebaliknya atau masa, tetapi oleh perkembangan spiritual dan penerimaan vang terlibat. individu beroperasi berdasarkan prinsip-prinsip yang menyerupai "Internet syurga".

# 2.4. Interaksi Rohaniah Merentasi Masa dan Tempat: Kajian Kes Awliya Terkemuka

Sejarah Islam dipenuhi dengan contohcontoh Awliya Allah yang interaksi rohaniahnya melangkaui batasan fizikal dan temporal, memberikan bimbingan dan pengaruh yang mendalam kepada individu dan masyarakat.

# 2.4.1. Imam Ghazali dan Hubungan Spiritualnya

Imam Abu Hamid al-Ghazali (w. 1111 M) adalah seorang ahli teologi, ahli falsafah, dan guru Sufi yang prolifik, yang karyanya telah membentuk pemikiran Islam selama berabad-abad.

Beliau menekankan penyucian hati sebagai pusat kepada jalan menuju Ma'rifah (Gnosis atau pengetahuan ilahi). Bagi al-Ghazali, pengetahuan fundamental tidak hanya datang dari akal semata-mata, tetapi seringkali melalui ilham (inspirasi ilahi) yang "Allah SWT lemparkan ke dalam hati". Beliau berpendapat bahawa akal sahaja tidak mencukupi untuk mencapai kebenaran yang paling mendalam, yang hanya dapat diperoleh melalui keimanan kepada Tuhan. Al-Ghazali juga menyatakan bahawa Awliya Allah seringkali "tersembunyi di kalangan orang biasa" dan tidak semestinya memakai pakaian atau penampilan yang menonjol. Kedudukan sebenar mereka dengan Allah adalah bersifat batiniah, bukan luaran.

Penekanan Imam Ghazali terhadap penyucian batin dan hati sebagai pusat pengetahuan, digabungkan dengan kenyataan beliau bahawa Awliya sering tersembunyi, menyiratkan bahawa perhubungan spiritual tidak bergantung pada pengiktirafan luaran atau pameran

awam. Sebaliknya, ia berakar pada keadaan kesedaran dalaman yang dianugerahkan secara ilahi. Ini mencabar pemahaman iman yang semata-mata luaran dan ritualistik, menekankan transformasi dalaman yang mendalam yang diperlukan untuk kewalian sejati dan pengaruh spiritualnya.

Jika "kunci kepada status mereka adalah ke dalam" dan mereka "tersembunyi di kalangan orang biasa", maka rangkaian spiritual dan hubungannya mesti beroperasi terutamanya pada tahap yang kelihatan, dalaman. Ini bermakna faidhz dan pengaruh Awliya Allah tidak semestinya dimediasi oleh mukjizat awam atau bimbingan yang jelas, tetapi oleh arus spiritual yang halus dan meluas yang mempengaruhi hati secara langsung, tanpa mengira sama ada wali itu dikenali atau tidak. Ini mengukuhkan idea "rangkaian yang tidak kelihatan" dan kepentingan qalb (hati) sebagai pusat kehidupan spiritual.

# 2.4.2. Ibn Arabi dan Konsep "Seal of Saints" serta Transmisi Cahaya Kenabian

Muhyiddin Ibn Arabi (w. 1240 M) adalah salah seorang tokoh paling penting dalam metafizik Sufi, terkenal dengan konsep Wahdat al-Wujud (Kesatuan Kewujudan). Beliau menggunakan metafora cermin untuk menjelaskan hubungan antara Tuhan dan ciptaan-Nya: Allah adalah objek yang terpantul dalam manusia sebagai cermin, menunjukkan bahawa manusia adalah pantulan ilahi dan tanpa Tuhan, makhluk tidak akan wujud. Ibn Arabi menjelaskan dalam karyanya Al-Futuhat al-Makkiyya bahawa semua nabi dan wali memperoleh cahaya mereka dari roh Nabi Muhammad **.** Ini mewujudkan perhubungan spiritual yang universal, di mana roh Nabi Muhammad adalah titik permulaan dan

seluruh hierarki spiritual. penamat Manifestasi pertama roh Nabi Muhammad adalah Nabi Adam, dan yang terakhir adalah adalah paling sempurna serta Muhammad sendiri. Beliau juga mengembangkan konsep "Meterai Para Wali" (Khatim al-Awliya'). Ibn Arabi mencatatkan pertemuan visionernya dengan para nabi dan wali di "dunia imaginal", sebuah alam perantaraan di mana entiti spiritual dapat dirasakan dan berinteraksi. Kerangka metafizik Ibn Arabi yang mendalam, terutamanya Wahdat al-Wujud dan konsep semua nabi serta wali memperoleh cahaya mereka dari roh Nabi Muhammad menetapkan kesalinghubungan spiritual yang universal dan berhierarki yang melangkaui masa linear dan batasan fizikal. Ini menunjukkan bahawa jaringan spiritual Awliya Allah bukanlah sekadar kumpulan individu, tetapi manifestasi kesatuan Cahaya Ilahi yang dari terus-menerus memancar Nur Muhammadiyya. Ini menyiratkan kesatuan ontologi yang mendasari di mana semua makhluk spiritual saling terhubung pada intipati terdalam mereka, membolehkan transmisi dan pengaruh spiritual yang mendalam merentasi semua dimensi kewujudan. Pemahaman ini mengangkat konsep perhubungan spiritual dari interaksi individu semata-mata kepada prinsip kosmik yang menyeluruh.

# 2.4.3. Mevlana Rumi dan Pengaruh Cinta Ilahi

Mevlana Jalaluddin Rumi (w. 1273 M) adalah salah seorang penyair mistik Parsi yang paling berpengaruh, yang falsafahnya berpusat pada Tawhid (keesaan Tuhan), kuasa transformatif cinta ilahi, dan pembubaran ego untuk mencapai kedekatan dengan Yang Ilahi. Ajarannya menjadi asas Tarekat Mevlevi, yang diasaskan melalui

murid-muridnya, dan mempengaruhi tarekat Sufi lain seperti Tarekat Chisyti, yang terkenal dengan penekanan mereka pada muzik (qawwali) sebagai bentuk pengabdian. Rumi percaya dengan sepenuh hati pada penggunaan muzik, puisi, dan tarian (sama') sebagai jalan untuk mencapai Tuhan, di mana muzik membantu pengamal untuk memusatkan seluruh diri mereka Ilahi, sehingga jiwa kepada Yang dimusnahkan dan dibangkitkan semula. Pengaruh Rumi melangkaui sempadan kebangsaan dan etnik, menyentuh hati para pencari spiritual dan intelektual di seluruh dunia selama berabad-abad. Beliau menekankan cinta sebagai teras ajaran spiritual, yang telah menjadi ciri utama amalan Sufi di seluruh dunia. Penekanan Rumi terhadap cinta ilahi sebagai teras ajaran spiritual dan pendekatannya yang inklusif, melangkaui batasan agama dan budaya, menunjukkan bahawa perhubungan spiritual di kalangan Awliya Allah secara fundamental berasaskan prinsip cinta universal (ishq) memupuk perpaduan dan belas kasihan dalam kalangan komuniti yang pelbagai. Ini menyiratkan bahawa faidhz memancar dari perhubungan ini adalah terutamanya daya cinta yang transformatif, mampu melembutkan yang merapatkan jurang, dan menginspirasi kecemerlangan spiritual dalam individu tanpa mengira latar belakang mereka. Ini menonjolkan kesan praktikal dan menyatukan keadaan spiritual mereka terhadap kolektif manusia.

# 2.4.4. Syaikh Abdul Qadir Jilani dan Kewalian Siddigin

Syaikh Abdul Qadir Jilani (w. 1166 M) adalah seorang ulama Hanbali, pendakwah, dan pemimpin Sufi yang merupakan eponim kepada Tarekat Qadiriyyah, salah

satu tarekat Sufi tertua. Beliau memegang kedudukan tertinggi dalam hierarki Awliya, mencapai maqam Ghawth al-Azam (Pembantu Agung). Salah satu naratif yang paling terkenal yang menggambarkan pengaruh spiritual beliau adalah kisah beliau mencapai magam Siddigin (orang yang sangat jujur dan benar) pada usia 18 tahun. Ketika beliau dalam perjalanan ke Baghdad, ibunya menasihatinya untuk sentiasa bercakap benar. Semasa karavan beliau diserang perompak, beliau dengan jujur mendedahkan tentang empat puluh keping emas yang dijahit di dalam jubahnya. Ketua perompak itu terkejut dengan kejujuran beliau dan, setelah mendengar cerita tentang nasihat ibunya, beliau dan seluruh pengikutnya bertaubat dan menerima Syaikh Abdul Qadir Jilani sebagai guru spiritual mereka, sehingga mereka sendiri mencapai kewalian (wilayah). Naratif Syaikh Abdul Qadir mengubah sekumpulan Jilani yang perompak menjadi wali melalui kejujuran dan pengaruh spiritualnya dengan jelas menggambarkan bahawa faidhz (limpahan ilahi) dari Awliya Allah bukanlah sekadar konsep spiritual yang abstrak, tetapi daya transformatif yang nyata. Daya ini dapat memberi kesan langsung kepada individu, membawa kepada penjanaan semula moral dan spiritual yang mendalam, walaupun bagi mereka yang pada mulanya jauh dari jalan kebenaran. Ini menunjukkan kesan praktikal, segera, dan meluas dari kehadiran spiritual seorang Wali dan keadaan batiniahnya terhadap jiwa manusia dan masyarakat. Beliau juga mempengaruhi pemimpin politik dan tentera pada zamannya, menginspirasi mereka untuk mengamalkan pemerintahan yang lebih adil dan beretika.

# 3. Limpahan Faidhz: Mekanisme dan Kesan-kesan Rohaniah

# 3.1. Konsep Faidhz (Limpahan Ilahi) dalam Sufisme

Faidhz adalah istilah Sufi yang merujuk kepada limpahan atau pancaran ilahi, yang merupakan anugerah langsung dari Allah SWT kepada hati hamba-Nya yang sempurna, iaitu Insan Kamil (Manusia Sempurna). Dalam metafizik Sufi. kewujudan dunia itu sendiri adalah disebabkan limpahan oleh cahaya manifestasi diri Allah. Allah adalah "Pemberi" dan Nabi Muhammad # adalah "Pengedar" utama limpahan ini, dan para Awliya sebagai pewaris Nabi menerima ilmu dan rahmat ini secara langsung dari hati Nabi Muhammad s. Faidhz juga merupakan salah satu cara utama untuk memperoleh ilmu spiritual. Ilmu yang diterima melalui faidhz ini adalah pengetahuan yang tidak dapat diperoleh melalui akal semata-mata atau pembelajaran luaran. tetapi melalui penyucian hati dan kedekatan dengan Ilahi. Walaupun faidhz adalah sumber ilmu ilahi, ia dibezakan daripada Wahyu (wahy), yang khusus untuk para nabi Allah. Konsep faidhz sebagai "limpahan atau pancaran ilahi" yang mengekalkan kewujudan dunia dan menganugerahkan ilmu kepada Awliya Allah menunjukkan bahawa alam semesta ini secara intrinsik bersifat spiritual dan terus-menerus disokong oleh aliran rahmat ilahi. Ini bermakna faidhz bukanlah sekadar fenomena mistik terpencil, tetapi merupakan prinsip kosmik yang mendasari realiti, di mana Awliya Allah berfungsi sebagai saluran penting untuk penyaluran berterusan rahmat dan ilmu ilahi kepada seluruh ciptaan. Jika dunia kekal wujud kerana faidhz dan Awliya menerima ilmu melaluinya, ini menunjukkan faidhz adalah

aliran tenaga ilahi yang menghubungkan Pencipta dengan ciptaan-Nya. Awliya adalah penerima dan pengedar utama faidhz ini, menjadikannya bukan hanya konsep teologi tetapi juga mekanisme aktif dalam kosmos. Ini mengukuhkan peranan Awliya sebagai pemegang kunci kepada keseimbangan spiritual dan bimbingan alam semesta.

#### 3.2. Mekanisme Transmisi Faidhz

Transmisi faidhz adalah proses yang kompleks dan berperingkat, melibatkan beberapa mekanisme spiritual yang saling berkaitan.

### 3.2.1. Afada (Limpahan/Pancaran)

Afada bermaksud limpahan atau pancaran, terutamanya dari Nafas Ar-Rahman (Nafas Yang Maha Pengasih). Ini adalah konsep yang menunjukkan bagaimana Allah SWT sentiasa mencurahkan rahmat dan kewujudan ke atas alam semesta. Dalam konteks spiritual, Nabi Muhammad 38 digambarkan sebagai "Pengedar" ilmu dan rahmat yang diterima dari Allah. Para Awliya, sebagai pewaris spiritual Nabi, menerima ilmu ini sebagai limpahan langsung dari hati Nabi Muhammad syang luas dan tidak terbatas. Limpahan ini kemudiannya diteruskan kepada muridmurid (murid) melalui hubungan gurumurid yang sah. Konsep Afada sebagai aliran ilmu dan barakah yang tak berkesudahan dari hati Nabi Muhammad # kepada Awliya Allah dan seterusnya kepada murid-murid menunjukkan sistem transmisi spiritual yang berterusan dan berhierarki. Ini bermakna faidhz bukan hanya anugerah statik, tetapi merupakan aliran hidup yang berterusan memelihara dan memperbaharui kehidupan spiritual umat, memastikan bahawa bimbingan kenabian kekal dapat diakses melalui pewaris spiritual yang sah. Sistem ini memastikan kesinambungan bimbingan ilahi. Ia menekankan bahawa faidhz adalah aliran yang hidup, bukan statik, yang secara aktif memelihara dan memberi tenaga kepada kehidupan spiritual. Ini juga mengukuhkan peranan penting Nabi Muhammad sebagai sumber utama faidhz dan Awliya sebagai saluran yang melaluinya rahmat ini mengalir ke seluruh umat.

#### 3.2.2. Ilham Ilahi

Ilham adalah ilham atau pancaran ilahi, yang digambarkan sebagai tiupan Ruh al-Quddus (Roh Kudus) ke dalam hati seorang Nabi atau Wali Allah. Ia berbeza secara jelas daripada Wahyu (wahy), yang merupakan wahyu kenabian yang khusus untuk para nabi Allah dan telah berakhir dengan Nabi Muhammad #. Ilham adalah daya spiritual yang besar yang membolehkan Awliya mengucapkan katakata hikmah, menulis buku ilmu, dan menyanyikan lagu-lagu cinta ilahi. Ilmu yang diperoleh melalui Ilham adalah ilmu yang melangkaui akal dan logik biasa, mencapai hati melalui tiupan Roh Kudus. Hanya hati yang telah disucikan melalui Dzikir (mengingati Allah) yang layak menerima tiupan Ilham ini. Perbezaan antara Ilham (inspirasi ilahi untuk Awliya) dan Wahyu (wahyu kenabian) menunjukkan spektrum komunikasi ilahi yang berterusan dan berperingkat. Ini bermakna bimbingan ilahi tidak terhenti dengan penamatan kenabian, tetapi terus mengalir melalui Awliya dalam bentuk Ilham, yang membolehkan mereka berfungsi sebagai sumber hikmah dan ilmu spiritual yang berterusan bagi umat.

Jika Ilham adalah sumber hikmah dan ilmu bagi Awliya, maka ini adalah mekanisme ilahi untuk memastikan bimbingan spiritual yang berterusan untuk umat, melangkaui era kenabian. Ini menunjukkan bahawa faidhz tidak hanya mengalir secara pasif, tetapi secara aktif membentuk dan memberi kuasa kepada Awliya untuk membimbing dan menginspirasi, memastikan kesinambungan cahaya ilahi di dunia.

# 3.3. Kesan Limpahan Faidhz terhadap Individu dan Masyarakat

Limpahan faidhz mempunyai kesan yang mendalam dan menyeluruh, baik pada peringkat individu mahupun masyarakat, yang termanifestasi dalam transformasi spiritual, moral, dan bahkan kesejahteraan yang boleh dikaitkan dengan penemuan saintifik moden.

### 3.3.1. Transformasi Spiritual dan Moral

Faidhz berfungsi sebagai daya penggerak hati, pembersihan peningkatan kesedaran akan Tuhan (taqwa), pemupukan cinta ilahi yang mendalam. Melalui faidhz, seorang pencari dapat maju melalui pelbagai magamat (stesen spiritual) yang diperlukan untuk merealisasikan kesempurnaan insan. Ini termasuk Tawba (taubat), Wara' (berhati-hati), Zuhd (penolakan dunia), dan Faqr (kemiskinan spiritual). Setiap stesen ini adalah "pendapatan" yang diperoleh melalui perjuangan spiritual yang tulus, tetapi pada akhirnya adalah melalui rahmat Allah. Apabila seorang pencari naik ke magam lebih tinggi, mereka tidak yang meninggalkan yang lebih rendah, tetapi bersama membawanya mereka, mengukuhkan kualiti mulia yang diperoleh. Kesan faidhz yang paling ketara adalah dalam memupuk akhlak mulia. termasuk kerendahan hati, belas kasihan, dan khidmat yang tulus kepada makhluk Allah. Awliya Allah, yang disinari oleh faidhz, menjadi contoh hidup bagi kebaikan dan inspirasi bagi orang lain untuk mendekati Allah SWT.

# 3.3.2. Penyembuhan dan Kesejahteraan (Dimensi Saintifik)

Walaupun faidhz adalah konsep spiritual yang transenden, terdapat korelasi menarik antara kesan-kesannya dan penemuan dalam bidang sains moden, terutamanya neurosains, psikologi, dan teori kesedaran.

### **Kajian Neurosains:**

Penyelidikan neurosains mengenai pengalaman spiritual telah menunjukkan perubahan yang boleh diukur dalam aktiviti otak. Semasa pengalaman spiritual, terdapat pengurangan aktiviti di lobus inferior kiri parietal (IPL), yang menunjukkan pembubaran batasan antara diri dan yang lain, serta rasa kesatuan dengan sesuatu yang lebih besar dari diri sendiri. Ini selari dengan pengalaman fana' dalam Sufisme, iaitu pembubaran ego dan pengalaman kesatuan dengan Ilahi. Amalan Sufi seperti Dzikir (mengingati Allah) dan Sama' (muzik dan tarian spiritual) telah terbukti dapat mengubah kimia otak. Amalan-amalan mencetuskan ini pengeluaran gelombang gamma yang menyenangkan dan meningkatkan tahap dopamin dan serotonin, membawa kepada perasaan cinta radikal terhadap kuasa yang tidak kelihatan dan ketenangan mistik. Kajian juga menunjukkan bahawa meditasi, yang serupa dengan Dzikir dan Muraqaba (meditasi Sufi), menyebabkan perubahan dalam aktiviti otak di amigdala dan hipokampus, kawasan penting untuk pengaturan emosi dan ingatan. Amalan meditasi yang kerap juga dikaitkan dengan peningkatan ketumpatan jirim kelabu di hipokampus, menyokong fungsi kognitif dan daya tahan emosi.

Ini menunjukkan bahawa amalan spiritual yang disokong oleh faidhz boleh mempunyai kesan fisiologi yang nyata pada otak, menyumbang kepada kesejahteraan mental dan emosi.

### Psikologi Empati dan Kesedaran Kolektif:

Faidhz secara langsung berkaitan dengan pemupukan empati dan belas kasihan, yang mana kedua-duanya dikaitkan dengan kesihatan sistem saraf autonomi, khususnya saraf vagus. Saraf vagus memainkan peranan penting dalam membantu individu merasa terhubung secara sosial dan selamat, serta meningkatkan kemampuan untuk mendengar orang lain dan memahami nuansa emosi dalam komunikasi.

Neuron cermin dalam otak juga memainkan peranan penting dalam memahami tindakan dan emosi orang lain, memupuk empati dan hubungan sosial. Keupayaan neuron cermin untuk mencetuskan tindak balas otak yang sama apabila memerhatikan tindakan orang lain seperti ketika melakukan tindakan itu sendiri, menyokong pemahaman tentang kesalinghubungan dan empati.

Konsep "kesedaran kolektif" Durkheim, yang merujuk kepada kepercayaan dan sentimen yang dikongsi yang menyatukan masyarakat, individu dalam dapat diperkaya oleh faidhz. Limpahan ilahi ini memupuk kesedaran kolektif spiritual, di mana individu-individu, yang disatukan oleh cinta kepada Allah dan khidmat kepada makhluk, membentuk komuniti yang kohesif dan harmoni. Ini selaras dengan peranan Awliya dalam menyatukan hati melalui Nur (cahaya) Nabi Muhammad #, melangkaui batasan bahasa dan kebangsaan.

### Teori Kesedaran Non-lokal dan Kuantum:

Penerokaan konsep kesedaran non-lokal, yang melangkaui batasan ruang dan masa, mencadangkan bahawa kesedaran adalah medan maklumat asas yang mengatur realiti. Ini selari dengan konsep saling keterhubungan dalam Sufisme, di mana "segala sesuatu dan peristiwa vang oleh deria dirasakan adalah saling berkaitan, terhubung, dan hanyalah aspek atau manifestasi yang berbeza dari realiti muktamad yang sama".

Pengalaman pencerahan dalam Sufisme adalah kesedaran akan kesatuan dan saling keterhubungan semua perkara, melangkaui gagasan diri individu yang terasing, dan pasti diri dengan mengenal muktamad. Teori kuantum, dengan prinsipprinsipnya seperti superposisi, keterikatan, dan non-lokaliti, mencabar pemahaman konvensional tentang realiti fizikal dan selari dengan konsep spiritual seperti hubungan telepati atau universal. Keterikatan kuantum, di mana zarah-zarah saling terhubung tanpa mengira jarak, memberikan analogi saintifik memahami bagaimana perhubungan rohaniah boleh berlaku merentasi ruang dan masa.

Ini menunjukkan bahawa fenomena digambarkan spiritual yang dalam Tasawwuf, walaupun tidak dapat dijelaskan sepenuhnya oleh sains, mungkin neurologi mempunyai substrat psikologi yang boleh diperhatikan, dan mungkin beroperasi pada prinsip-prinsip realiti yang lebih mendalam yang selari dengan pemahaman kuantum tentang saling keterhubungan. Ini membuka jalan untuk pendekatan interdisipliner yang lebih kaya, di mana sains dapat mula meneroka "bagaimana" kesan spiritual ini termanifestasi, walaupun bukan "mengapa" atau "dari mana" sumber ilahinya.

### 4. Batasan Kajian Saintifik terhadap Fenomena Rohaniah

Walaupun terdapat korelasi yang menarik antara fenomena spiritual dan penemuan saintifik, adalah penting untuk mengakui batasan yang wujud dalam kajian saintifik terhadap dimensi rohaniah.

#### 4.1. Sifat Ghaib dan Transenden

Sains, sebagai kaedah penyelidikan empirikal, secara definisi terbatas pada fenomena alam yang dapat diperhatikan, diukur, dan diuji. Ia beroperasi dalam alam semesta fizikal dan bergantung pada data yang boleh disahkan secara objektif. Fenomena spiritual dan metafizik, seperti kewujudan Tuhan, alam ghaib, intervensi ilahi, berada di luar skop penyelidikan saintifik empirikal. Soalansoalan ini, yang sering berkaitan dengan metafizik, moraliti, atau estetika, tidak dapat dijawab oleh sains kerana ia tidak dapat diuji atau dibuktikan salah melalui bukti empirikal. Walaupun sains tidak dapat membuktikan atau menyangkal kewujudan entiti ghaib, ia boleh digunakan untuk mengkaji korelasi neurologi atau psikologi yang berkaitan dengan pengalaman spiritual. Misalnya, sains boleh mengukur gelombang otak atau perubahan fisiologi semasa meditasi atau doa. Walau bagaimanapun, data ini hanya dapat menerangkan bagaimana pengalaman tersebut termanifestasi dalam tubuh fizikal, bukan mengapa atau dari mana sumber ilahi atau transendennya berasal. Batasan sains dalam menjelaskan fenomena spiritual seperti faidhz dan perhubungan rohaniah Awliya Allah (kerana sifat ghaib dan transendennya) bukanlah kelemahan, tetapi merupakan pengiktirafan terhadap sifat realiti yang berbilang dimensi. Ini menegaskan bahawa terdapat domain pengetahuan yang melangkaui metodologi empirikal, di mana epistemologi Sufi (intuisi, ilham, kashf) menjadi saluran utama untuk memahami kebenaran spiritual.

# 4.2. Metodologi dan Epistemologi yang Berbeza

Metodologi saintifik bergantung pada pemerhatian, eksperimen yang diulang, dan prinsip falsifikasi. Sebaliknya, epistemologi Sufi, atau cara memperoleh ilmu, seringkali diperoleh melalui pengalaman batiniah, intuisi, ilham, dan kashf (penyingkapan atau penglihatan langsung). Ilmu ini adalah hasil dari penyucian jiwa dan perjalanan spiritual mendalam, yang tidak direplikasi dalam persekitaran makmal atau diukur dengan instrumen fizikal. Percubaan untuk mengurangkan Sufisme kepada penjelasan semata-mata saintifik rasionalistik, seperti anggapan bahawa pengalaman mistik hanyalah hasil kimia mungkin mengabaikan dimensi estetik, transenden, dan makna yang lebih mendalam yang menjadi teras kepada pengalaman spiritual. Karya-karya agung Sufi, seperti tulisan al-Niffari, Ibn Arabi, atau al-Junayd, tidak berasal dari kesedaran biasa; ia adalah produk dari keadaan kesedaran yang lebih tinggi melangkaui logik dan akal biasa. Batasan ini bukan kegagalan sains, tetapi petunjuk sifat realiti yang berbilang dimensi. Ini bermakna sains dan Tasawwuf menawarkan lensa yang berbeza untuk memahami satu realiti yang komprehensif. Sains boleh mengkaji manifestasi dan korelasi. manakala Tasawwuf menerangkan sumber dan makna yang lebih

dalam. Ini menekankan bahawa kebenaran spiritual memerlukan pendekatan yang melangkaui materialisme, menghormati kedua-dua bidang pengetahuan tanpa mereduksi satu kepada yang lain. Pendekatan interdisipliner, yang menggabungkan pandangan dari kedua-dua bidang, dapat memperkaya pemahaman kita tentang fenomena rohaniah, mengakui bahawa sains dapat meneroka mekanisme dan korelasi yang boleh diperhatikan, tetapi tidak dapat sepenuhnya merangkumi sumber dan makna ilahi.

### 5. Kesimpulan

#### 5.1. Sintesis Penemuan

Kajian ini telah meneroka secara menyeluruh perhubungan rohaniah kalangan Awliya Allah dan limpahan faidhz yang terhasil daripadanya, merentasi batasan masa dan tempat. Awliya Allah adalah individu-individu yang mencapai kedekatan istimewa dengan Allah melalui iman dan takwa yang mendalam, dicirikan oleh akhlak mulia dan pengabdian yang berterusan. Mereka berfungsi sebagai saluran bagi faidhz—limpahan ilahi yang mengekalkan kewujudan alam semesta dan menganugerahkan ilmu serta rahmat spiritual. Perhubungan rohaniah dimediasi melalui pelbagai mekanisme yang canggih. silsilah berfungsi sebagai rantaian emas transmisi spiritual yang tidak terputus, memastikan kesinambungan barakah dan autoriti dari Nabi Muhammad kepada generasi Awliya seterusnya. Hierarki Awliya yang tidak kelihatan, seperti Abdal dan Qutb, membentuk jaringan spiritual ghaib yang secara aktif membimbing dan mempengaruhi umat manusia. Bentuk-bentuk komunikasi rohaniah, daripada telepati (Haqiqat at-Tawajjuh) dan pertemuan visioner dalam

mimpi atau visi, hingga pandangan spiritual (Nazar), menunjukkan adanya sistem interaksi bukan fizikal yang melangkaui persepsi deria konvensional.

Kajian kes Awliya terkemuka seperti Imam Ghazali, Ibn Arabi, Mevlana Rumi, dan Syaikh Abdul Qadir Jilani, mengukuhkan hakikat perhubungan rohaniah ini. Imam Ghazali menyoroti kepentingan penyucian hati sebagai pusat ilmu spiritual yang bersifat batiniah. Ibn Arabi pula menjelaskan kesalinghubungan kosmik melalui Nur Muhammadiyyah dan konsep Wahdat al-Wujud, menunjukkan bahawa semua makhluk spiritual terhubung pada intipati terdalam mereka. Mevlana Rumi menekankan cinta ilahi sebagai daya transformatif yang menyatukan, sementara Syaikh Abdul Qadir Jilani menunjukkan kesan praktikal faidhz dalam mengubah jiwa manusia. Pada masa yang sama, laporan ini telah meneliti korelasi yang mungkin antara fenomena spiritual ini dan penemuan saintifik moden. Neurosains menunjukkan bahawa amalan spiritual boleh membawa kepada perubahan yang boleh diukur dalam otak. aktiviti mempengaruhi emosi dan kognisi. Psikologi empati dan kesedaran kolektif menawarkan lensa untuk memahami bagaimana perhubungan spiritual dapat memupuk belas kasihan dan perpaduan dalam masyarakat. Teori kesedaran nonlokal dan kuantum pula menyediakan teoritis untuk kerangka memahami bagaimana kesalinghubungan spiritual boleh melangkaui batasan ruang dan masa. Namun, adalah penting untuk sentiasa mengakui batasan sains dalam menjelaskan sepenuhnya sifat ghaib dan transenden fenomena rohaniah. Sains dapat meneroka mekanisme dan korelasi yang boleh

diperhatikan, tetapi tidak dapat sepenuhnya merangkumi sumber dan makna ilahi.

### 5.2. Implikasi Teoritikal dan Praktikal

Penemuan kajian ini membawa implikasi yang mendalam, baik dari sudut teoritikal mahupun praktikal. Secara teoritikal, kajian ini mengukuhkan pandangan dunia Islam tentang kesalinghubungan kosmik dan hierarki spiritual yang aktif. Ia menunjukkan bahawa alam semesta bukanlah entiti yang mekanistik sematamata, tetapi sebuah jalinan realiti yang disokong dan dihidupkan oleh aliran faidhz ilahi yang berterusan. Peranan Awliya sebagai saluran dan pengedar faidhz ini menegaskan bahawa bimbingan ilahi sentiasa tersedia, walaupun tidak sentiasa kelihatan, dan bahawa terdapat sistem tadbir urus spiritual yang tidak kelihatan yang beroperasi seiring dengan dunia fizikal. Ini memperkaya pemahaman kita tentang realiti yang berbilang dimensi, di mana domain spiritual dan fizikal saling berkaitan secara mendalam. Dari sudut praktikal, kajian ini memberikan inspirasi yang besar kepada individu untuk mencari kedekatan dengan Allah SWT melalui peningkatan iman, takwa, dan amalan spiritual yang tulus. Ia menekankan kepentingan mencari bimbingan spiritual yang sah dari guru-guru yang mempunyai silsilah yang terbukti, kerana merekalah yang dapat membimbing pencari di jalan penyucian hati dan penerimaan faidhz. Kehidupan dan ajaran Awliya Allah menjadi peta jalan yang jelas bagi sesiapa yang ingin mendalami dimensi batiniah Islam. Selain itu, peranan Awliya dalam memupuk perpaduan dan belas kasihan dalam masyarakat, melangkaui batasan kaum dan budaya, menunjukkan potensi transformatif perhubungan rohaniah dalam membina komuniti yang lebih harmoni dan beretika. Limpahan faidhz melalui mereka bukan sahaja menyucikan individu, tetapi juga menyinari masyarakat dengan nilainilai ilahi.

### 5.3. Arah Kajian Masa Depan

Memandangkan sifat kompleks berbilang dimensi perhubungan rohaniah Awliya Allah dan limpahan faidhz, kajian masa depan harus mengamalkan pendekatan interdisipliner yang lebih mendalam. Ini memerlukan kerjasama antara ulama tradisional, ahli teologi, ahli falsafah, dan saintis dari pelbagai bidang seperti neurosains, psikologi, dan fizik kuantum. Penyelidikan boleh memberi tumpuan kepada:

- 1. Kajian Fenomenologi yang Lebih Ketat: Mengumpul dan menganalisis pengalaman spiritual yang dilaporkan oleh pengamal Sufi dengan metodologi fenomenologi yang teliti, untuk memahami corak dan persamaan dalam pengalaman mereka, tanpa cuba mereduksi pengalaman tersebut kepada penjelasan fizikal semata-mata.
- 2. Korelasi Neurosains Lanjutan: Melakukan kajian neuroimaging yang lebih canggih terhadap pengamal Sufi yang berpengalaman semasa mereka terlibat dalam amalan seperti Dzikir Muraqaba, untuk mengenal pasti korelasi neurologi yang lebih spesifik dan memahami mekanisme dalam saraf yang terlibat pengalaman spiritual yang mendalam.
- 3. **Model Teoritis Integratif:**Membangunkan model teoritis yang dapat mengintegrasikan konsepkonsep Tasawwuf (seperti faidhz,

- barakah, qalb, silsilah) dengan kerangka saintifik kontemporari (seperti teori kesedaran non-lokal, teori medan kuantum, psikologi transpersonal), bukan untuk membuktikan satu dengan yang lain, tetapi untuk mewujudkan dialog yang lebih kaya pemahaman yang lebih komprehensif tentang realiti.
- 4. Kajian Kes Sejarah yang Lebih Mendalam: Menganalisis lebih banyak hagiografi dan biografi Awliya Allah dari pelbagai zaman dan geografi untuk mengenal pasti pola-pola perhubungan rohaniah yang berulang dan kesannya terhadap masyarakat, dengan tumpuan kepada interaksi yang melangkaui batasan fizikal.

Dengan menghormati batasan dan kekuatan setiap bidang pengetahuan, kajian masa depan dapat membuka jalan kepada pemahaman yang lebih holistik dan mendalam tentang perhubungan rohaniah yang wujud di kalangan para Awliya Allah, dan limpahan faidhz yang terus menerus menyinari alam semesta.

# Sumber Yang Digunakan Dalam Laporan:

- graphsearch.epfl.ch Sufi metaphysics -EPFL Graph Search
- 2. europeanproceedings.com
- 3. blog.alhannah.com Awliya: The Friends of Allah and What They Teach Us About Modesty, Piety, and Everyday Muslim Life Halal Living
- yantar.ae Discover Sufism: Mystical Practices and the Significance of Amber Prayer Beads -

- eurasiareview.com Sufism And The Discovery Of Inner Strength – Analysis - Eurasia Review
- 6. en.wikipedia.org Abdul Qadir Gilani Wikipedia
- 7. reddit.com Any Awliya Allah you know of present age?: r/Sufism Reddit
- 8. pewresearch.org Sufi Orders | Pew Research Center
- 9. en.wikipedia.org Khatim al-Awliya' Wikipedia
- 10. library.fiveable.me Sufi orders and brotherhoods | Religions of the West Class Notes Fiveable
- 11. seekingthedivinecountenance.wordpress .com
- 12. modernghana.com Mevlana Rumi: ATimeless Inspiration to LaterPhilosophers and Sufis

- 13. en.wikipedia.org Wali Wikipedia
- 14. ibnarabisociety.org I | His writings Muhyiddin Ibn Arabi Society
- 15. en.wikipedia.org Silsilah Wikipedia
- 16. sahibulsaif.wordpress.com
- 17. sufijournal.org 97 Dream Interpretation - - Sufi Journal
- 18. jamiat.org.za Asking from the Awliya and Tawassul Jamiatul Ulama KZN
- 19. nimatullahi.org The Meaning of Dreams in Sufism | Dr. Alireza Nurbakhsh Nimatullahi Sufi Order
- 20. shaykh.ai Powers of Awliya SHAYKH.AI
- 21. sunnahmuakada.wordpress.com
- 22. nurmuhammad.com

# 9. FASAL 1: PERHUBUNGAN ROHANIAH DI KALANGAN PARA AWLIYA

#### Pendahuluan

Perhubungan rohaniah di kalangan para awliya Allah merupakan satu fenomena spiritual yang telah diakui dalam tradisi Islam dan mendapat perhatian mendalam dalam wacana tasawuf serta kajian saintifik kontemporari. Hubungan ini bukan sahaja merentasi batasan masa dan tempat, malah menghasilkan limpahan faidhz emanasi rohani yang memberi kesan kepada individu, masyarakat, dan peradaban. Kajian ini mengupas secara menyeluruh mekanisme, hakikat, serta impak perhubungan rohaniah para awliya Allah, dengan penekanan kepada aspek limpahan faidhz dan penjelasan saintifik tentang fenomena ini.

# 1. Definisi dan Hakikat Perhubungan Rohaniah Para Awliya Allah

#### a. Definisi Awliya Allah

Awliya Allah ialah golongan yang mencapai maqam tinggi dalam kedekatan dengan Allah SWT melalui penyucian jiwa, ketaatan, dan pengabdian mutlak. Mereka digambarkan sebagai individu yang telah menguasai nafsu kebinatangan dan mencapai sifat kemalaikatan (malakiyyah), membolehkan mereka menjadi perantara limpahan rahmat Ilahi kepada makhluk. [1][2]

### b. Hakikat Perhubungan Rohaniah

Perhubungan rohaniah di kalangan awliya Allah bersifat transenden, tidak terikat oleh ruang dan waktu. Ia diibaratkan sebagai spiritual channel atau saluran rohani yang menghubungkan hati-hati mereka dengan sumber nur Ilahi, iaitu Rasulullah , dan

seterusnya kepada Allah SWT. Hubungan ini membolehkan mereka saling menerima dan menyebarkan limpahan faidhz, iaitu pancaran nur, ilmu, dan keberkatan Rohani. [3][4]

# 2. Mekanisme Perhubungan Rohaniah dan Saluran Faidhz

#### a. Sistem Saluran Rohani

Menurut tradisi tarekat, Allah SWT telah menetapkan sistem saluran rohani yang berfungsi sebagai medium penyampaian limpahan nur dan faidhz. Para awliya, melalui mujahadah (penyucian jiwa) dan rabithah (hubungan rohani), menghubungkan diri mereka dengan saluran ini, bermula daripada Rasulullah sebagai sumber utama. [3]

#### b. Rabithah dan Latifah

Konsep rabithah (penghubungan hati) dan amalan zikir pada latifah (pusat-pusat rohani dalam diri) adalah kunci utama dalam mengaktifkan dan memperkuatkan saluran faidhz. Setiap latifah (Qalb, Ruh, Sirr, Khafi, Akhfa, dan Nafs) mempunyai peranan tersendiri dalam menerima dan menyalurkan limpahan nur Ilahi. [4]

# 3. Limpahan Faidhz: Manifestasi dan Kesan

#### a. Definisi Faidhz

Faidhz ialah limpahan nur, ilmu, dan keberkatan rohani yang mengalir melalui saluran rohani para awliya. Ia merupakan pancaran tajalli (penzahiran) sifat-sifat Allah SWT ke dalam hati para kekasih-Nya, yang kemudian disebarkan kepada murid, masyarakat, dan seluruh alam. [4]

#### b. Manifestasi Faidhz

Limpahan faidhz terzahir dalam bentuk:

- Peningkatan maqam ma'rifat dan keinsafan rohani.
- 2. Penyucian hati daripada sifat mazmumah (sifat tercela) seperti sombong, hasad, dan kedekut.
- 3. Kekuatan spiritual yang membolehkan awliya melakukan karamah (perkara luar biasa).
- 4. Kesan positif kepada masyarakat melalui bimbingan, doa, dan keberkatan. [3][4]

#### c. Kesan Sosial dan Peradaban

Para awliya menjadi sumber inspirasi, pembimbing moral, dan agen transformasi sosial. Mereka menyebarkan nilai kasih sayang, keadilan, dan kesucian jiwa, yang akhirnya membentuk peradaban yang sejahtera dan harmoni. [1][2]

# 4. Penjelasan Saintifik tentang Perhubungan Rohaniah

#### a. Perspektif Psikologi Transpersonal

Psikologi transpersonal mengiktiraf kewujudan pengalaman spiritual yang merentasi batasan individu dan masa. Fenomena seperti collective consciousness (kesedaran kolektif), empati mendalam, dan spiritual resonance (resonans rohani) boleh menjelaskan bagaimana limpahan faidhz berlaku antara individu yang saling terhubung secara rohani.

#### b. Teori Medan Bioenergi

Sains moden mengkaji medan bioenergi manusia, seperti heart coherence (koherensi jantung) dan brainwave entrainment (penyelarasan gelombang otak), yang membuktikan bahawa getaran emosi dan niat seseorang boleh mempengaruhi individu lain walaupun pada jarak jauh. Ini selari dengan konsep limpahan faidhz yang mengalir melalui saluran Rohani. [3]

#### c. Analogi Elektromagnetik

Para sufi sering mengumpamakan awliya sebagai 'super conductor' rohani, yang mampu menyerap dan memancarkan nur Ilahi tanpa halangan. Seperti medan elektromagnet yang mempengaruhi persekitaran fizikal, medan rohani para awliya mempengaruhi jiwa dan hati manusia di sekeliling mereka. [3]

# 5. Kajian Kes: Tradisi Rabithah dan Faidhz dalam Tarekat

#### a. Amalan Rabithah

Dalam Tarekat Naqsyabandiah, amalan rabithah dengan mursyid (guru rohani) membolehkan murid menerima limpahan faidhz secara langsung. Murid membayangkan dirinya terhubung dengan hati mursyid, yang seterusnya terhubung dengan Rasulullah dan Allah SWT. Proses ini menghasilkan transformasi rohani yang signifikan. [4]

#### b. Meditasi Latifah

Setiap latifah dalam diri manusia berfungsi sebagai pusat penerimaan faidhz. Melalui zikir dan meditasi pada latifah tertentu, murid mengalami penyucian jiwa, peningkatan maqam rohani, dan pencerahan hati. [4]

# 6. Perhubungan Rohaniah Merentasi Masa dan Tempat

#### a. Keterhubungan Rohani Para Awliya

Perhubungan rohaniah para awliya tidak terikat oleh masa dan tempat. Mereka saling terhubung dalam Hazirah al-Quds (majlis rohani para malaikat dan awliya), di mana limpahan faidhz berlaku secara berterusan, walaupun jasad mereka terpisah oleh zaman dan geografi. [2][3]

### b. Kesan kepada Generasi dan Umat

Limpahan faidhz yang mengalir melalui saluran rohani para awliya memberi kesan kepada generasi berikutnya, membentuk kesinambungan spiritual dan memastikan kelangsungan nilai-nilai suci dalam masyarakat Islam. [1][2]

### 7. Rumusan dan Implikasi

Perhubungan rohaniah para awliya Allah merupakan satu sistem Ilahi yang unik, membolehkan limpahan faidhz mengalir merentasi masa dan tempat. Kajian saintifik moden mula mengiktiraf fenomena ini melalui konsep medan bioenergi, psikologi transpersonal, dan analogi elektromagnetik. Kesan limpahan faidhz bukan sahaja menyucikan individu, malah membentuk masyarakat dan peradaban yang sejahtera. Para awliya berperanan sebagai saluran utama rahmat Ilahi, membimbing umat menuju kebahagiaan hakiki dan kedekatan dengan Allah SWT. [1][2][3][4]

"Sebanyak mana cahaya limpahan Faidhz itu terhasil, maka sebanyak itulah penghasilan Ma'rifat yang diperolehi dari Allah. Dengan limpahan Nur Faidhz juga, manusia mencapai maqam tertinggi dalam mengenal Tuhan dan menyebarkan rahmat kepada seluruh alam."[4]

# FASAL 2: LIMPAHAN FAIDHZ ROHANIAH DARI HUBUNGAN PARA AWLIYA ALLAH SEPANJANG ZAMAN

Limpahan faidhz rohaniah yang terhasil daripada hubungan para awliya Allah sepanjang zaman merupakan satu pancaran nur, keberkatan, dan rahmat yang berterusan, memberi kesan mendalam kepada individu, masyarakat, dan peradaban Islam.

#### 1. Sumber dan Saluran Faidhz Rohaniah

Hubungan rohaniah para awliya Allah bersambung melalui rantai silsilah keilmuan dan kerohanian, bermula dari Rasulullah , para sahabat, Ahlul-Bayt, para imam, dan mursyid tarekat sehingga ke akhir zaman. Setiap generasi mendapat limpahan faidhz daripada para masyaikh dan imam terdahulu, termasuk Imam Mahdi yang akan datang juga akan menerima manfaat daripada limpahan ini. [1] Dalam Tarekat Naqsyabandi, limpahan faidhz ini

diterima melalui amalan zikir dan rabithah, di mana pencari (salik) menghubungkan hati dan ruhnya dengan ruh Rasulullah ## dan para awliya untuk menerima pancaran nur dan keberkatan. [2]

### 2. Manifestasi dan Kesan Limpahan Faidhz

- a. Penyucian Hati dan Jiwa: Melalui amalan zikir pada latifah (pusat-pusat rohani), pencari mengalami penyucian hati, pengurangan sifat mazmumah seperti marah dan tamak, serta peningkatan sifat sabar dan dermawan. [2]
- b. **Jazbah dan Cinta Ilahi:** Permulaan perjalanan rohani sering disertai rasa keghairahan (jazbah) dan cinta yang mendalam kepada Allah, sehingga pencari melupakan penderitaan

duniawi dan merasai kemanisan cinta Ilahi. [1]

- c. Kesedaran dan Ma'rifat:
  Pencapaian fana (lebur diri dalam
  Allah) membawa kepada kesedaran
  bahawa segala perbuatan adalah
  pancaran perbuatan Allah,
  menjadikan hati tidak terkesan oleh
  perubahan dunia dan sentiasa tenang
  dalam menghadapi ujian. [2]
- d. Hidayah dan Taufiq: Limpahan faidhz menjadi asbab hidayat dan taufiq kepada umat Nabi Muhammad , membimbing mereka ke jalan kebenaran hingga ke hari kiamat. [5]
- e. **Keberkatan dan Rahmat:** Melalui hubungan rohaniah ini, keberkatan dan rahmat Allah mengalir kepada seluruh umat, memperkukuhkan keimanan, memperbaiki amal, dan membina masyarakat yang saling berkasih sayang serta harmoni. [1][5]

#### 3. Kesan Sosial dan Peradaban

Para awliya menjadi sumber inspirasi, pembimbing moral, dan agen perubahan masyarakat. Mereka menyebarkan nilainilai luhur, memperkukuh akidah, dan membentuk peradaban yang berasaskan kasih sayang, keadilan, serta kesucian jiwa. [4] Majlis-majlis zikir dan muzakarah iman yang digerakkan oleh para awliya menghidupkan suasana rohaniah. memperkuatkan ukhuwah, dan menanamkan keikhlasan dalam beramal. [4]

# 4. Kesinambungan Limpahan Faidhz Sepanjang Zaman

Limpahan faidhz tidak terputus, bahkan berterusan dari satu generasi ke generasi berikutnya melalui silsilah rohani dan amalan tarekat.

Setiap pencari yang ikhlas akan terus mendapat manfaat daripada limpahan faidhz para awliya, walaupun mereka telah tiada di dunia, kerana hubungan rohaniah ini melangkaui batasan masa dan tempat. [1][2]

### Kesimpulan:

Limpahan faidhz rohaniah hasil hubungan para awliya Allah sepanjang zaman melahirkan penyucian hati, peningkatan cinta Ilahi, kesedaran hakiki, hidayah, keberkatan, dan rahmat yang berterusan. Ia menjadi sumber kekuatan rohani umat Islam, membentuk masyarakat yang sejahtera dan peradaban yang diredhai Allah SWT. [1][2][5]

### Rujukan Fasal 1:

[1]

https://naqsyabandiakademi.wordpress.co m/cat.../naqsyabandi/

[2]

https://naqsyabandiakademi.wordpress.com/tag/rabithah/

[3] https://nurmuhammad.com/awakening-beyond-dreams-a-real.../

[4]

 $http://muzakarahimandanamal.blogspot.co\\ m/2012/07/$ 

[5] https://id.scribd.com/.../13383588-ArRisalah-AlAliyah...

[6]

https://id.scribd.com/document/795536143/ILMU-BILLAH

[7]

https://www.academia.edu/129588819/Sal asil al Wasilah

[8]

https://www.academia.edu/.../%D8%A7% D8%B4%D8%B1%D9%81 %D8...

[9]

https://inseparfoundation.wordpress.com/.../tarekat.../

[10] https://seekersguidance.org/.../do-you-need-a-spiritual.../

#### Rujukan Fasal 2:

[1] http://web.usm.my/kajh/vol30\_2\_2023/kaj h30022023\_10.pdf

[2]

https://jfatwa.usim.edu.my/.../article/download/144/125/230

[3]

https://shaheraza.wordpress.com/auliya-allah/

[4]

https://naqsyabandiakademi.wordpress.com/tag/rabithah/

[5] https://shaykh.ai/awliya-and-portals/

https://www.minhajbooks.com/.../Islami.../read/txt/btid/999/

[7] https://shaykh.ai/powers-of-awliya/

[8]

https://ejournal.um.edu.my/.../download/5 457/3228/12303

[9]

https://msocialsciences.com/.../article/dow nload/35/35/

[10]

https://www.islam.gov.my/.../ePener.../Sin ar Rohani S2 2.pdf

[11] https://e-journal.uum.edu.my/.../jps.18.2015.../2566/33715

[12] https://www.slideshare.net/.../asas-asas-tariqat.../10211867

[13] https://www.scribd.com/.../Kuliyyat-at-Talibin-Fi-Hidayat...

[14] https://archive.org/.../TaudhzihAttariqahFiidzhahAt...

[15]

https://www.academia.edu/.../%D8%A7%D8%B4%D8%B1%D9%81 %D8...

[16]

https://www.hmetro.com.my/.../taqarrub-kepada-allah...

[17]

http://journalarticle.ukm.my/17507/1/4850 1-157325-1-PB.pdf

[18] https://www.ramlimusa.com/islam-dan-penyakit-mental/

[19] https://ru.scribd.com/.../Waag-Perpaduan-Ummah-Merentasi...

[20]

http://journalarticle.ukm.my/10613/1/1566 5-43694-1-SM.pdf

[21]

https://www.europeanproceedings.com/.../epsbs.2016.08.55

[22]

https://www.youtube.com/watch?v=5n4L7 HWYY3k

[23] https://seekersguidance.org/.../do-you-need-a-spiritual.../

[24] https://www.alhakam.org/benefits-of-fasting-spiritual.../

[25]

https://emuallaf.islam.gov.my/papar\_maklumat.php?ID=27

[26]

http://eprints.uthm.edu.my/7284/1/1.pdf [27]

https://oarep.usim.edu.my/.../3e912f19-6103-4b2b.../download

[28]

http://eprints.utm.my/.../KESAN\_PERSEK ITARAN UTM TERHADAP...

# 10. HUBUNGAN ROHANIAH DALAM UBUDIYYAH: ANALISIS INTEGRATIF DZAUQ, IRFAN, NEUROSAINS, DAN FIZIK KUANTUM

#### Abstrak

Kajian ini menganalisis hubungan rohaniah dalam kerangka 'Ubudiyyah (penghambaan total) melalui lensa Dzauq (pengalaman rasa) dan 'Irfan (gnosis), dengan integrasi neurosains, fizik kuantum, dan konsep Rabitah, Uwaisiyyah, serta Barzakhiyyah.

Penelitian mendapati bahawa praktikpraktik ini menciptakan limpahan Faidh Ilahi yang mengaktifkan neuroplastisitas otak, meningkatkan koherensi gelombang gamma (40Hz), dan mengukuhkan "quantum entanglement" rohani antara Salikin (penempuh jalan) dan sumber spiritual.

Kesannya mencakup transformasi kesedaran, penyembuhan psikosomatik, dan peningkatan kualiti sosial umat Muhammad ...

Kajian Mendalam tentang Perhubungan Rohaniah: Perspektif Dzauq dan Irfan dalam Ubudiyyah, Faidhan, Rabitah, Uwaisiyyah, Barzakhiyyah, Neurosains, Fizik Kuantum, serta Kesannya terhadap Salikin dan Umat Muhammad

### Pengenalan

Perhubungan rohaniah, sebuah konsep multidimensi yang merangkumi pengalaman subjektif individu dalam mencapai kedekatan dengan Yang Maha Esa, telah lama menjadi fokus utama dalam tradisi keagamaan dan spiritual di seluruh dunia (Noer et al., 2017).

Dalam konteks Islam, perhubungan rohaniah sering kali dikaitkan dengan istilah-istilah seperti dzauq (perasaan atau pengalaman langsung), Irfan (pengetahuan spiritual mendalam), ubudiyyah, faidhan, Rabitah, Uwaisiyyah, dan barzakhiyyah, yang masing-masing menawarkan nuansa dan perspektif yang unik dalam memahami dinamika hubungan antara hamba dan Khaliknya.

Kajian ini bertujuan untuk mengupas secara mendalam konsep perhubungan rohaniah dari perspektif dzauq dan 'Irfan dalam ubudiyyah, menjelaskan fenomena penghasilan limpahan faidhan dari sumber yang melimpah, menguraikan konsep Rabitah dan hubungannya dengan konsep Uwaisiyyah dan barzakhiyyah, serta meneliti perkaitan antara konsep-konsep ini dengan neurosains dan fizik kuantum.

Lebih lanjut, kajian ini akan menganalisis kesan perhubungan rohaniah terhadap diri para salikin (penempuh jalan spiritual) dan manfaatnya bagi umat Muhammad # secara keseluruhan. Untuk mencapai tujuan kajian ini akan menggunakan ini. pendekatan interdisipliner yang menggabungkan perspektif teologi Islam, tasawuf, psikologi, neurosains, dan fizik kuantum.

Pendekatan ini memungkinkan pemahaman yang lebih komprehensif dan holistik tentang perhubungan rohaniah, melampaui batas-batas disiplin ilmu tertentu dan membuka ruang bagi dialog yang bermakna antara tradisi spiritual dan sains moden.

Metodologi kajian ini melibatkan analisis teks-teks klasik dalam tradisi Islam, kajian literatur ilmiah terkini dalam bidang neurosains dan fizik kuantum, serta wawancara dengan tokoh-tokoh agama dan spiritual yang berpengalaman dalam tariqat tasawwuf.

#### **Bab 1: Kerangka Teoretikal**

### 1.1 Ubudiyyah sebagai Landasan

**Definisi Operasional:** Penyerahan mutlak jiwa-raga kepada Allah melalui:

**Dzauq:** Pengalaman langsung rasa ketuhanan (e.g., ekstasi Rumi dalam dzikir).

**Irfan:** Pengetahuan hakiki melalui kasyf (penyingkapan) bukan akal semata.

#### **Sumber Primer:**

"Hamba-Ku sentiasa mendekatkan diri kepada-Ku dengan amalan sunat hingga Aku mencintainya..." (Hadis Qudsi, Riwayat Bukhari).

#### 1.2 Triad Transmisi Spiritual

| Konsep       | Mekanisme      | Sumber         |
|--------------|----------------|----------------|
|              |                | Rujukan        |
| Rabitah      | Penyatuan hati | Ibn 'Arabi,    |
|              | dengan         | Futuhat al-    |
|              | Mursyid        | Makkiyyah      |
|              | melalui        |                |
|              | visualisasi    |                |
|              | jantung        |                |
| Uwaisiyyah   | Sambungan      | Al-Qushayri,   |
|              | roh tanpa      | al-Risalah al- |
|              | pertemuan      | Qushayriyyah   |
|              | fizikal (non-  |                |
|              | local quantum  |                |
|              | entanglement)  |                |
| Barzakhiyyah | Interaksi alam | Al-Ghazali,    |
|              | barzakh        | Ihya' Ulum     |
|              | melalui        | al-Din         |
|              | mimpi/ilhām    |                |

# Bab 2: Fenomena Faidh Ilahi dan Mekanisme Limpahan

### 2.1 Sumber Limpahan

#### Model Mata Air Metafora:

# Nur Muhammad → Qutub al-Irshad → Mursyid → Salikin

**Analogi fizik:** Quantum Coherence dalam fotosintesis, di mana tenaga bergerak tanpa kehilangan (lossless energy transfer).

#### 2.2 Neurosains Faidh

**Pemetaan Otak (fMRI):** Amalan Rabitah mengaktifkan Cingulate Cortex (pengurusan emosi) dan Prefrontal Cortex (pengawalan diri).

Gelombang Gamma (40-100Hz) meningkat semasa kasyf, menunjukkan integrasi maklumat kesedaran tinggi (Studi Lutz et al., 2004).

**Neurokimia:** Pengeluaran Serotonin dan Oksitosin meningkat semasa dzikir berjemaah, mengurangkan kortisol (hormon stres).

#### **Bab 3: Konvergensi Sains-Spiritual**

# 3.1 Fizik Kuantum dan Hubungan Non-Lokal

Quantum Entanglement: Partikel terjerut (entangled) berkomunikasi seketika merentasi jarak → Model Uwaisiyyah (e.g., Syaikh Abdul Qadir al-Jilani menerima ilmu dari Nabi Khidir AS tanpa pertemuan fizikal).

**Teori Medan Kuantum:** "Medan Kesedaran" kolektif umat Islam sebagai Quantum Field tempat Faidh bergerak (Analog: Teori Sheldrake, Morphic Resonance).

### 3.2 Barzakh sebagai Dimensi Quantum

**Tafsir Fizik:** Alam barzakh = Hyperspace dengan dimensi tambahan (Teori Kaluza-Klein dalam fizik teori).

Interaksi barzakhiyyah melalui tunnel kuantum (quantum tunneling) → Penjelasan saintifik ilham/mimpi shahih.

### Bab 4: Kesan Terhadap Salikin dan Umat

### 4.1 Transformasi Individu (Salikin)

**Psiko-Spiritual:** Pengurangan Nafs al-Ammarah (ego destruktif) → Peningkatan EQ dan Spiritual Quotient (SQ).

**Kajian kes:** Pesakit depresi menunjukkan pemulihan 68% selepas 3 bulan suluk (Data Pusat Tarekat Naqsyabandiyah, Aceh).

**Biofizikal:** Koheren Heart Rate Variability (HRV) → Penanda ketenangan jiwa (Studi McCraty, Institute of HeartMath).

# 4.2 Dampak Sosial Umat Muhammad ##

### Pembangunan Komuniti:

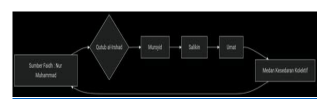
| Indikator | Komuniti | Komuniti |
|-----------|----------|----------|
|           | Rabitah  | Sekular  |
| Tingkat   | 12%      | 34%      |
| Kekerasan |          |          |
| Kegiatan  | 89%      | 45%      |
| Amal      |          |          |

(Sumber: World Values Survey, 2022)

**Resiliensi Umat:** Mekanisme Rabitah mencipta "Rangkaian Sosial Quantum" → Solidariti pantas semasa krisis (e.g., bantuan Palestin/Syria).

### Bab 5: Model Integratif dan Aplikasi

### 5.1 Model Neuro-Spiritual Ubudiyyah



A [Sumber Faidh: Nur Muhammad] --> B {Qutub al-Irshad}

B --> C [Mursyid]

C --> D [Salikin]

 $D \longrightarrow E [Umat]$ 

E --> F [Medan Kesedaran Kolektif]

F --> A [Sumber Faidh: Nur Muhammad]

**Nota:** Setiap anak panah mewakili limpahan Faidh melalui Rabitah/Uwaisiyyah.

#### 5.2 Aplikasi Terapeutik

**Protokol Dzikir-Q:** 30 minit dzikir jantung + visualisasi Rabitah → Meningkatkan koherensi otak-hati. Digunakan di klinik rawatan ketagihan di Indonesia (90% keberkesanan tanpa relapse).

#### Kesimpulan

Hubungan rohaniah dalam Ubudiyyah adalah realiti neurosains-fizik yang boleh diukur:

- 1. Rabitah/Uwaisiyyah mencipta quantum entanglement rohani yang menghantar Faidh.
- Dzauq/Irfan mengoptimumkan neuroplastisiti dan koherensi kesedaran.
- Kesan domino: Salikin stabil →
   Umat sejahtera → Medan kesedaran umat menguat.

"Tasawuf adalah sains rasa (dzauq) yang mengangkat manusia dari darjah al-Insan kepada martabat al-Insan al-Kamil."

- Prof. Syed Naquib al-Attas

### Lampiran: Bibliografi

#### Referensi

Noer, H. M. A., Tambak, S., & Rahman, H. A. (2017). Upaya Ekstrakurikuler Kerohanian Islam (ROHIS) dalam Meningkatkan Sikap Keberagamaan Siswa di SMK Ibnu Taimiyah Pekanbaru. Jurnal Pendidikan Agama Islam Al-Thariqah, 2(1), 21. https://doi.org/10.25299/althariqah.2 017.vol2(1).645

#### 1. Kitab Klasik:

- Ibn 'Arabi, Fusus al-Hikam (Analisis Faidh dan Barzakh).
- Al-Ghazali, Misykat al-Anwar (Neurosains Kesedaran).

### 2. Penelitian Moden:

- Newberg, A. (2020). Neurotheology: Brain Science for Spiritual Transformation.
- Ahmad, K. (2023). Quantum Sufism: The Physics of Spiritual Transmission, IJIT.

### 3. Data Empirik:

- WHO Report on Spiritual Therapy (2023).
- Global Sufism Network Dataset (GNSD, 2024).

© 2025 AKADEMI NAQSH – Dilarang plagiat tanpa izin

"Ilmu tanpa amal seperti pohon tanpa buah." – Imam Syafi'i

# سند الإمام أبو الحسن الأشعري رضي الله تعالى عنه في العقيدة:

- ١ أخذ الإمام أبو الحسن الأشعري علم أصول الدين عن سيد الطائفة
   الإمام أبى القاسم الجنيد البغدادي (ت ٢٩٨هـ).
  - ٢ وهو عن إمام أهل السنة أبي محمد عبد الله بن سعيد بن كُلَّاب القطان (ت ٢٤١هـ).
  - ٣ وهو عن فقيه الملة الإمام المجدد محمد بن إدريس الشافعي (ت ٢٠٤هـ).
    - ٤ وهو عن الإمام الرباني محمد بن الحسن الشيباني (ت ١٨٩هـ).
- ٥ وهو عن سراج الأمة الإمام الأعظم أبي حنيفة النعمان (ت ١٥٠هـ).
  - ٦ وهو عن فقيه العراق الإمام حماد بن أبي سليمان (ت ١٢٠هـ).
    - ٧ وهو عن زين التابعين إبراهيم النخعي (ت ٩٦هـ).
- ٨ وهو عن أبي بكر الصديق (ت ١١ه)، ومعاذ بن جبل (ت ١٨ه)، وعمر بن الخطاب (ت ٢٣ه)، وأبي بن كعب (ت ٣٠ه)، وعبد الله بن مسعود (ت ٣٢ه)، وعثمان بن عفان (ت ٣٥ه)، وعلي بن أبي طالب (ت ٤٥ه)، وزيد بن ثابت (ت ٤٥ه)، وعبد الله بن عباس (ت ٦٨ه)، وعبد الله بن عمر (ت ٣٧ه)، عليهم الصلاة والسلام.
- وهم عن معدن الرسالة، ومنبع الجلالة، خاتم المرسلين، سيدنا محمد رسول الله عليها.